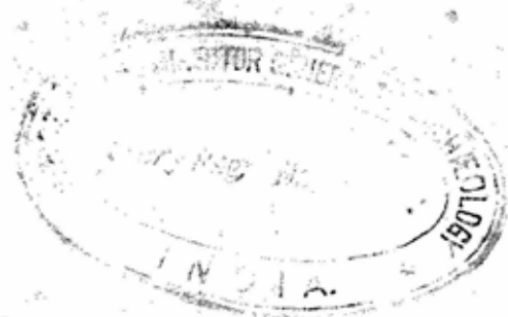


GOVERNMENT OF INDIA  
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA  
CENTRAL  
ARCHÆOLOGICAL  
LIBRARY

ACCESSION NO. 27186  
CALL No. Sa 4v / Pan / Var.

D.G.A. 79



CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY, NEW DELHI.

Acc. No..... 27.186.....

Date..... 15.7.57.....

Call No. S.2.4.V.

Pān/Vas

TO

Hon'ble Sir John Edge, Bt., Q. C.,

CHIEF JUSTICE OF THE NORTH-WESTERN PROVINCES,

THIS WORK

IS,

WITH HIS LORDSHIP'S PERMISSION,

AND IN RESPECTFUL APPRECIATION OF HIS LORDSHIP'S  
SERVICES TO THE CAUSE OF ADMINISTRATION OF  
JUSTICE AND OF EDUCATION

IN

THESE PROVINCES,

Dedicated

BY HIS LORDSHIP'S HUMBLE SERVANT

THE TRANSLATOR.



•  $\frac{d}{dt} \int_{\Omega} u^2 dx = -2 \int_{\Omega} u_t u dx$   
•  $\frac{d}{dt} \int_{\Omega} u^2 dx = -2 \int_{\Omega} u_t u dx$

ओ३म् ।

## अथ पञ्चमध्यायस्य प्रथमः पादः ।

### BOOK FIFTH

#### CHAPTER FIRST

प्राक् कीताच्छः ॥ १ ॥ पदानि ॥ प्राक्, कीतात्, छः ॥

वृत्तिः ॥ तेन कीतमिति वश्यति, प्रागेतस्मात्क्रीतिसंशब्दनाच्यानित ऊर्ध्वमनुकमिष्यामः उपत्यस्तेष्वपि-  
कृतो वेदितव्यः ।

1. From this one forward to 'tena-krītam' V. 1. 37, the affix 'chha' bears rule.

The affix छ has the various senses taught in these thirty-seven sūtras V. 1. 1. to 37. Thus in the Sūtra तस्मैहितं 'suitable for that', V. 1. 5. the word छ must be read to complete the sense. Thus वस्ते-योहितो = वस्तीयो गोधुक, करभीय उष्टुः, अकरभीयः, अवस्तीयः ॥ The limitation of the jurisdiction of छ has been indicated in the sūtra with regard to the meaning of the affix, and not with regard to the affix. As an affix, छ has no force beyond Sūtra 17, the affix डङ् being the ruling affix thereafter.

उगवादिभ्यो यत् ॥ २ ॥ पदानि ॥ उ, गवादिभ्यः, यत् ॥

वृत्तिः ॥ प्राक् कीतादित्येव । उवर्णान्वावात्पिपिकाद् गवादिभ्यश्च, यत्पत्ययो भवाति, प्राक् क्रीतीयेष्वर्थेषु ।

2. The affix 'yat' comes after a prātipadika ending with उ (long or short), and after the words गो and the rest, the senses of the affix being those taught upto Sūtra V. 1. 37.

The senses of Prāk-krītiya affixes are three viz, those taught in sūtras V. 1. 5, V. 1. 12, and V. 1. 16. This यत् debars छ ॥ Thus शङ्कवे हितं = शङ्क + यत् = शङ्कव्य (VI. 4. 146, VI. 1. 79). As शङ्कव्यं शारु, 'wood', 'fit for a stake' पिचव्यः कार्पासः ॥ So also कमङ्गलव्या घृत्तिका 'earth' lit. 'fit for a water-pot'.

So also after गवादि words, e. g. गच्छम् 'suitable for cows', इविष्यम् 'suitable for offering'.

The words सन्तुः meaning 'a kind of leather', and चहः 'a kind of हविः offering', and सत्तुः 'a kind of food', all end in उ and are governed by this sūtra,

in spite of V. i. 15 which applies especially to leathers, and V. i. 4 and its vārtika which applies especially to 'offerings' and 'food modifications'. This is an example where a subsequent sūtra does not debar a prior sūtra (I. 4. 2). Thus सन्तु + यत् = सनकृच्यं चर्म, 'leather fit for making Sanangu', चह + यत् = चरव्या स्तण्डुलः 'rice fit for making charu', सत्तु + यत् = सनकृच्या धानः 'barley' fit for making Saktu'.

In the list of गवादि given hereunder, occurs नाभि नमे च, which means that नाभि is replaced by नम when the affix यत् is added. Thus नाभेहितः = नभः meaning अक्षः 'axis, axle' lit. 'fitted for the *nave* of the wheel'; or a wood fit to be made the nave of a wheel or अज्जनम् the grease. When the word नाभि means 'navel' of a living being, then it will not take this यत्, but it will take the यत् of V. i. 6. In that case, नम will not replace नाभि; e. g. नाभि + यत् = नाभ्यम् 'suitable for navel' i. e. oil.

The word इवन् occurs in गवादि class. It takes samprasāraṇa, उ being changed to उ, and optionally this उ is lengthened; and the udātta accent falls on the final. As इवन् + यत् = शुन् + यत् = शुन्यम् or शुन् + यत् = शून्यम् 'fit for a dog'. Contrary to VI. 4. 144, the न् of इवन् is not elided before the taddhita affix यत् ॥

The word कधस् occurs in the गवादि class. Its final is replaced by अनङ्; e. g. कधस् + यत् = कध + अन + य = कधन्यः कूपः 'a well'.

1 गो, 2 हविस्, 3 अक्षर, 4 विष, 5 बहिस्, 6 अट्का, 7 स्खवा (सखव), 8 युग, 9 मेधा, 10 छुच्छ (चक्र), 11 नाभि नमे च, 12 द्रुतः संप्रसारण वा च शीर्षत्वं तत्संनियोगेन चान्तोदानत्वम्, 13 कधसो इनङ् च, 14 कूप\*, 15 खद\*, 16 दर (उदर), 17 खर, 18 असुर\*, 19 अध्वन् (अध्वनः अध्वा) 20 क्षर\*, 21 वेद\*, 22 दीज\*, 23 दीप\* (दीप), 24 स्कन्द ॥

कम्बलाच्च संज्ञायाम् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ कम्बलात्, च, संज्ञायाम् (यत्) ॥  
वृत्तिः ॥ कम्बलात्याक्कीतीयेवर्थेषु यत्पत्तयो भवति, छस्यापवाहः संज्ञायां विषये ॥

3. The affix यत् comes in the Prāk-krītiya senses, after the word 'kambala', when a Name is meant.

This debars 'chha'. Thus कम्बल + यत् = कम्बल्यं 'A kambalya-measure of wool'= 100 Palas of wool. This is the name of a measure, such as कम्बल्यमूर्णा पलशतम् ॥

Why do we say संज्ञायां? Observe कम्बलीया कर्णा "wool" lit. 'fit for making blanket', which is formed by कर्णा ॥

विभाषा हविरपूपादिभ्यः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ विभाग, हविः, अपूपादिभ्यः (यत्)  
वृत्तिः ॥ हविर्विशेषवाचिभ्यो ऽपूपादिभ्य प्रातिपदिकेभ्यः प्राक्कीतीयेवर्थेषु विभाषा यत् प्रत्ययो भवति ॥

4. The affix यत् comes optionally after the words denoting 'offering,' and after apūpa &c, in the sense of Prak-krītiya.

Thus आमिक्षयं दधि, "fit for making आमिक्षा" i. e. curd:—or आमिक्षयं with कर्णा ॥ So also पुरोडाशयः or पुरोडाशया स्तण्डुलः, 'suitable for making Puroḍāsa' i. e.

a kind of rice. The word हवि occurs in the गवांहि class (V. 1. 2) and it necessarily takes यत्, there being no option. The हवि here, therefore, means things denoting sacrificial offerings, and not the word-form 'havi.'

So also after अपूपाहि, as, अपूप्यम् or अपूपीयं, तण्डुल्यम् or तण्डुलीयं ॥

1 अपूप, 2 तण्डुल, 3 अभूष (अभूष), 4 अन्योष, 5 अदोष, 6 अन्येष, 7 पृथुक, 8 ओदन, 9 सूप, 10 पूप, 11 किण्व, 12 प्रशीप, 13 मुसल, 14 कटक, 15 कर्णदेटक, 16 इर्गल\*, 17 अर्गल, 18 अन्नविकारेण्यम्, 19 शूप\*, 20 स्थूपा, 21 दीप (पीप), 22 अभू, 23 पञ्च, 24 कट, 25 अदः स्थूपा,

*Vart* :—The affix यत् comes optionally after words denoting modifications of food: such as सत्तु ॥ In the case of 'saktu' however, no of option is allowed. See V. 1. 2.

तस्मै हितम् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ तस्मै, हितम् ॥

शृतिः ॥ तस्माद्विति चतुर्थसिमर्थाद्विविल्येतस्मिन्निर्येऽथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

5. An affix comes after a word in the fourth case in construction, in the sense of 'good for that.'

Thus वत्सेन्यो हितो गोधुक्=वत्सीयः 'fit for calves' i. e. a cow-milker. So अवस्तीयः, पदव्यम्, गच्छ्यम्, हविष्यम्, अपूप्यम्, अपूपीयम् ॥

शरीरावयवाद्यत् ॥ ६ ॥ पदानि ॥ शरीर, अवयवात्, यत् ॥

शृतिः ॥ शरीरं प्राणिकायः । शरीरावयववाचिनः प्रातिपादिकायत् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्निर्येऽथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥ छस्यापवादः ॥

6. The affix यत् comes in the sense of 'good for that,' after a word denoting a part of the body.

The word शरीर means animal organism. This debars छ, thus, दैन्त्यम् 'good for the teeth.' कैर्ण्यम्, झौष्ठम्, मौन्यम्, मैस्यम् such as dentrifrice, snuff, oil &c. See VI. 1. 213.

खलयवमाषतिलवृष्टब्रह्मणश्च ॥ ७ ॥ पदानि ॥ खल-यव-माष-तिल-वृष्ट, ब्रह्मणः, च, (यत्)

शृतिः ॥ खलादिन्यो यवप्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्निर्येऽथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

7. The affix यत् comes in the sense of 'good for that,' after the word 'khala,' 'yava,' māsha,' 'tila,' 'vṛiṣha' and 'brahmaṇ.'

This debars छ. Thus खल्यम् "suitable for threshing floor." So also यव्यम्, माष्यम्, तिल्यम्, वृष्ट्यम् and ब्रह्मायम् ॥

No secondary derivatives can, however, be formed of the following वृष्णे हितम्, ब्राह्मणम्यो हितम्; the full phrases must be used in these cases, for these words take neither छ nor यत् though वृष्ण is = वृष्णन्, and ब्रह्मन् is = ब्राह्मण ॥

The word च in the sūtra indicates that the rule applies to words other than those enumerated. Thus स्थाय हिता = रथ्या ॥

अजाविभ्यां ध्यन् ॥ < ॥ पदानि ॥ अज-अविभ्याम्, ध्यन् ॥

वृत्तिः ॥ अज अवि इत्येताभ्यां ध्यन् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

8. The affix ध्यन् comes in the sense of 'good for that,' after the words 'aja' and 'avi.'

This debars 'chha.' Thus अजध्या यूधिः 'the yellow jasmine called yûthi.' आविध्या यूधिः ॥

आत्मन्विश्वजनभोगोच्चरपदात् खः ॥ ९ ॥ पदानि ॥ आत्मन्-विश्वजन, भोगोच्चर-पदात्, खः ॥

वृत्तिः ॥ आत्मन् विश्वजन इत्येताभ्यां भोगोच्चरपदात् प्रातिपादिकात्खः प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

वार्त्तिकम् ॥ पञ्चजनादुपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वजनाद्भ्य खम् ।

वा० ॥ महाजनात्रित्यं ठञ्चवक्तव्यः ॥ वा० ॥ राजाचार्याभ्यांतु नित्यम् ॥

वा० ॥ आचार्यादण्टव्यं च ॥

9. The affix 'kha' comes in the sense of 'good for that,' after the words 'âtman,' and 'viśvajana' and after compounds having the word 'bhoga' as their second term.

This debars छ ॥ In the sūtra, the न् of आत्मन् has not been elided, indicating that it should not be compounded with the word भोग which would have been the case otherwise. It therefore follows from this irregular construction of the sūtra, that the word भोगोच्चरपदः does not apply to the words आत्मन् and विश्वजन, but these words are themselves prakṛiti. Thus आत्मन्+ख = आत्मनीनम् 'suitable for ones self' the न् of âtman, which required to be elided by VI. 4. 144, is saved by VI. 4. 169. So also विश्वजनीनम् 'suitable for all men.' The word विश्वजन must be a karmadhāraya compound, meaning 'all men,' for the application of this rule; when it is a Tatpurusha or a Bahuvrīhi compound, it will take छ. As, विश्वजनाय हितं = विश्वजनीयम्, 'beneficial for man-kind.'

*Vārt* :—So also after Karmadhāraya Compound पञ्चजन, e. g. पञ्चजनीनम्, otherwise पञ्चजनीयम् ॥

*Vārt* :—After the Karmadhāraya compound सर्वजन, there are the affixes ठभ्य and ख, as, सर्वजनीनं, and सर्वजनिकम्; otherwise सर्वजनीयम् ॥

*Vārt* :—The affix ठभ्य comes always after the word महाजन whether it be a Karmadhāraya or a Tatpurusha, but not so when it is a Bahuvrīhi Compound. As महाजनाय हितं = माहाजनिकं ॥ In a Bahuvrīhi it will be महाजनीयः with छ ॥

Compounds having भौग as their final term, also take the affix ख् as, मातृभोगीणः and पितृभोगीणः ॥ The word भौग means 'body.' But मात्रीयः and पित्रीयः with छ, when the word भौग does not follow.

*Vārt* :—The words राजा and आचार्य followed by 'bhoga' take always the affix ख्, as, राजभोगीनः and आचार्यभोगीनः ॥ In the case of आचार्यभोगीनः, the न is not changed into ण (VIII. 4. 2.) The words do not take the affix ख् when used singly. As, राजे हितम्, आचार्यय हितम्, no affix being employed.

सर्वपुरुषाङ्ग्यां णदञ्जौ ॥ १० ॥ पदानि ॥ सर्व-पुरुषाङ्ग्याम्, ण-दञ्जौ ॥

वृत्तिः ॥ सर्वपुरुषाङ्ग्यां यथासंख्यं णदञ्जौ प्रत्ययौ भवतः तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

वार्तिकम् ॥ सर्वाण्णस्य वा वचनम् ॥ वार्तिकम् ॥ पुरुषाङ्ग्यविकारसमूहतेनकृतविषये वक्तव्यम् ॥

10. The affixes ण and दञ्ज come in the sense of 'good for that' after the words 'sarva' and 'purusha'.

This debars 'chha'. Thus सर्वस्मै हितं = सार्वम्. So also पौरुषेयम् ॥

*Vārt* :—The affix ण comes optionally after सर्व, as, सर्वायम् or सार्वम् ॥

*Vārt* :—The affix दञ्ज comes after पुरुष when the word so formed means : 'slaughter', 'modification', 'a crowd', or 'made by him'. As पौरुषेयो यथः &c. 'man-slaughter', 'a crowd of men', 'human action', 'made by man'. E. g. पौरुषेयो यन्यः 'a book written by man' contra. अपौरुषेया वैद्याः 'The Vedas are non-human'.

माणवचरकाङ्ग्यां खञ् ॥ ११ ॥ पदानि ॥ माणव-चरकाङ्ग्याम्, खञ् ॥

वृत्तिः ॥ माणवचरकशब्दाङ्ग्यां खञ् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

11. The affix खञ् comes in the sense of 'good for that', after the words 'māṇava', and 'charaka'.

This debars छ. As माणवाय हितं = माणवीनम्. So also चारकीणम् ॥

तदर्थं विकृतेः प्रकृतौ ॥ १२ ॥ पदानि ॥ तदर्थम्-विकृतेः, प्रकृतौ ॥

वृत्तिः ॥ प्रकृतिपृष्ठाशनकारणं, तस्यैव उत्तरमवस्थान्तरं विकृतिः । विकृतिवाच्चिनः प्रातिपदिकायप्रकृतावभिध्यायां यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

12. After a word being the name of a product, the above-mentioned affix comes, to denote a thing which is the primitive that is serviceable for that.

The word प्रकृति means 'primitive or the material cause of a product'. The word विकृति means 'the product' or 'modification of such primitive' तदर्थं 'serviceable for that' i. e. 'the primitive being serviceable for the product'. The word तदर्थं shows that the primitive must be serviceable for that particular product and nothing else. That is to say, an affix will not come to

denote any product in general, but only when the primitive is serviceable for a particular product and nothing else. The word तदर्थ shows also that the word must be in the 4th case, when the affix is added. Some read the words तस्मै हितं also into this sūtra.

Thus अङ्गारेण्यो हितानि एतानि काषाणि = अङ्गारीयाणि काषाणि 'wood serviceable for making charcoal,' so also प्राकारीया इष्टकाः 'bricks serviceable for making a wall'. Here अङ्गारीय and प्राकारीय are formed by छ V. I. i. Similarly शङ्खव्यं दारु 'wood serviceable for a spear', पिचब्यः कार्पासः 'cotton plant serviceable for cotton'.

Why do we say तदर्थम् 'serviceable thereto'? Observe यदानां धानाः, धानानां सन्ततः ॥ Here there is modification of primitive, but सन्ततः is the product also of other things than धानाः such as लाजा &c.

Why do we say विकृतेः 'after a product'? Observe उद्धरार्थः कूपः, there is no affix. For कूपः 'a well' and उद्धरक 'water' do not stand in the relation of प्रकृति and विकृति i. e. material cause and effect. As 'water' is not the modification or product of 'the well', though it is found in the well, and therefore, the affix is not employed.

Why do we say प्रकृतौ 'to denote a primitive'. Observe अस्त्वर्या कोशी 'a sheath serviceable for a sword'. The sword is a product of iron, but a sheath is not the primitive of the sword.

By using the words प्रकृति and विकृति it is further shown that the prakṛiti is liable to modification or vikāra.

छदिरुपधिवलेद्दृश् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ छादि; उपाधि, वले: दृश् ॥

मृत्तिः ॥ छदिरादिभ्यः शब्देण्यो दश प्रत्ययोभवति तदर्थं विकृतेः प्रकृताविव्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

13. The affix दृश् (+—एय) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'chhadis', 'upadhi', and 'bali', denoting the product.

This debars छ. Thus छादिष्येयाणि तृणानि, औपधेयं दारु, बालेयास्तण्डुलाः ॥

The affix comes after the word उपधि without changing the sense. उपधीयत इत्युपधिः = रथांगम् 'part of a wheel between the nave and the circumference or the wheel itself'. The word औपधेय also means the same.

ऋषभोपानहोव्यः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ ऋषभ, उपानहोः व्यः ॥

मृत्तिः ॥ ऋषभ उपानह इत्येताभ्यां व्यः प्रत्ययो भवति तदर्थं विकृतेः प्रकृताविव्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

14. The affix व्य ( +/—य) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'rishabha' and 'upānah' denoting the products.

Thus आर्ध्मयो वस्तः, औपानहोः मुञ्जः ॥ This 'fiya' debars 'chha'. Even when the primitive is 'leather चर्म', the affix 'fiya' will come after उपानह् irregularly debarring अञ्ज of V. I. 15. Thus औपानहं चर्म ॥

**चर्मणोञ्ज ॥ १५ ॥ पदानि ॥ चर्मणः, अञ्ज ॥**

वृत्तिः ॥ चर्मण इति षष्ठी । चर्मणो या विकृतिः तद्विचिनः प्रातिपदिकादभ्यु प्रत्ययो भवति तदर्थे विकृतेः प्रकृताविवेत्यस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

15. The affix अञ्ज (+—अ) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after a word expressing the product of leather.

The word चर्मणः in the aphorism is in the genitive case. This अञ्ज debars छ. Thus वार्द्धं चर्म and वारत्रं चर्म a leather serviceable for making a 'vārdhra' and 'vārata' i. e. a leather thong.

**तदस्य तदस्मिन्स्यादिति ॥ १६ ॥ पदानि ॥ तद्-अस्य, तद्-अस्मिन्, स्यात् इति ॥**

वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमा समर्थविभक्तिः, अस्योते प्रत्ययार्थः, स्यात्तिं प्रकृतिविशेषणम् । इतिकरणो विवक्षार्थः । एवं द्वितीयेषि वाक्ये । सप्तम्यर्थे तु प्रत्यय इत्येतावान्विषयः । प्रथमासमर्पात्पञ्चर्थे सप्तम्यर्थे च यथाविहितं प्रत्ययो भवति । यत्तत्प्रथमासमर्थे स्यात्तद्वत्ति । इतिकरणस्तत्त्वेद्विवक्षा ॥

16. The above mentioned affixes come after a word in the first case in construction, with the force of a genitive or a locative, when the word in the first case is agent of the verb 'syat';—in other words—the above-mentioned affixes have also the senses of 'very well sufficient there to' and 'very well sufficient to be made therein'.

The word तद् shows that the word in construction must be in the 1st case, the words अस्य 'of it' and अस्मिन् 'in it' show the senses of the affix, the word स्यात् 'it can be' qualifies the primitive, the word इति is for the sake of distinctness. Thus प्राकार आसाम् इट्कानां स्यात्=प्राकारीया इट्काः 'the bricks sufficient to raise a wall'. So also प्रासादीयं दारु ॥ Similarly प्राकारोऽस्मिन्देशे स्यात्=प्राकारीयो देशः 'a place sufficient to make a wall therein'. प्रासादीयं देशः ॥

The word स्यात् being in the Potential Mood (विधि लिङ्) of अस् 'to be,' has the force of संभावन 'potentiality, sufficiency' as given in Sūtras III. 3. 154 &c. Such as when the large number of bricks makes it *possible* to raise a wall, we say प्राकार आसामिट्कानां स्यात् ॥ Similarly when the quality (गुण) of a land, such as its area, situation &c, makes it *possible* to erect a palace therein, we say, प्रासादो स्मिन्देशे स्यात् ॥

In the examples under this sūtra, there is no modification (विकार) of

the primitive (प्रकृति) into a product, as was the case under sūtra V. i. 12. The examples under this sūtra show merely the 'adequacy, fitness or sufficiency' of a thing for a certain purpose. Herein lies the difference between this sūtra and the previous ones.

The repetition of the word सद् twice in this sūtra shows the existence of this Grammatical maxim: अनेकस्मिन् प्रत्ययार्थे प्रत्येकं समर्थ विभक्तिः संबन्धनीयः 'when the sense of an affix is more than one, the case in construction to which the affix must be added must be shown in each case.'

Why there is no affixing in this case: प्रासादो देवदत्तस्य स्यात्? The use of इति in the Sūtra would prevent this, the force of इति being that the secular usage must be looked to in forming these derivatives.

**परिखाया ढज् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ परिखायाः, ढज् ॥**

वृत्तिः ॥ परिखाशब्दाद् ढज् प्रत्ययो भवति तदस्य तदस्मिन्स्यादित्येतस्मिन्नयेऽप्याप्तादः ॥

17. The affix ढज् (+—प्य) comes, after the word 'parikhā' in the above senses of 'this is sufficient for that', and 'this is sufficient therein'.

This debars उ. Thus पारिखेयी भूमिः 'land sufficient to make a mote thereon'.

Up to this Sūtra was the governing force of the affixes उ and यत् ॥ Hereafter another affix will be taught.

**प्राग्वतेष्टुञ् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ प्राग्वतेः, ढञ् ॥**

वृत्तिः ॥ तेन तुल्यं क्रिया चेष्टातिरिति वक्ष्यति । प्राग्वतस्माद्वितिसंशब्दनायानितउर्ध्वमनुक्रमिष्यामः ढञ् प्रत्ययस्तेष्वभिकृतो विदिव्यः ॥

18. Upto Sūtra V. i. 115 (excluding that) the affix ढञ् (+/-इक or +/-क) bears rule.

The affix ढञ् governs all the succeeding sūtras upto तेन तुल्यं क्रिया चेष्टात, and has the senses given to it in Sūtras V. i. 37 &c. Strictly speaking the affix ढञ् governs only upto V. i. 110 and not upto 115. Thus in Sūtra 72, the affix ढञ् must be read. as पारायणिकः, तौरायणिकः, चान्द्रायणिकः ॥

**आर्हदगोपुच्छसंख्यापरिमाणादठक् ॥ १९ ॥ पदानि ॥ आ-अर्हत्-अ-गो-पुच्छ-संख्या-परिमाणात्-ठक् ॥**

वृत्तिः ॥ तदर्थतीति वक्ष्यति । आ एतस्माद्वितिसंशब्दनायानित उर्ध्वमनुक्रमिष्यामः ठक् प्रत्ययस्तेष्वभिकृतो विदिव्यः गोपुच्छादीन्वर्जयित्वा । अभिविधावयमाकारः तेनार्हत्यर्थेष्विठक् भवत्येव ॥

Kārikā

उर्ध्वमानं किलोन्मानं परिमाणं तु सर्वतः ।

भायामस्तु प्रमाणं स्यात्संख्या बाह्या तु सर्वतः ॥

19. Upto Sûtra V. 1. 63, inclusive, the affix ठक् ( $\pm/-\text{इक्}$  or  $\pm/-\text{क्}$ ) bears rule, with the exception of the word 'gopuchchha', or a Numeral, or a word denoting a measure of capacity.

Strictly speaking ठक् governs upto sutra V. 1. 65. The word आर्हाद् is made up of आ + अर्हात्. The force of आ here is अभिविधि or inclusive, so that in the Sûtra तर्हाति (V. 1. 63) also, the ठक् will be employed. The affix ठक् debars ठभ् ॥ The sense will be the same as given in V. 1. 37 &c. the difference between ठक् and ठभ् being in accent only. Thus निष्कया कीतं = नैष्किकम्, So also पाणिकैम् ॥

But गोपुच्छेन कीतम् = गोपुच्छिकम्, the accent falling on गौ; so also with words denoting Numbers and Measures, as शास्त्रिकम्, प्राप्तिकम्, कौडविकम् ॥

The word परिमाण in this sûtra has its technical signification, and not its etymological sense. Technically परिमाण does not include संख्या, etymologically it does. Pâṇini has used this word परिमाण in some sûtras in its technical sense, in others in its etymological sense. Thus in sûtras IV. 1. 22, and V. 1. 19 the technical sense is taken, while in sûtras IV. 3. 156 and V. 1. 57 the etymological sense is meant. Technically परिमाण means सर्वतो मानं or a measure of capacity, and surface namely length and breadth and height or depth, such as प्रस्थः &c, i. e. a cubic measure and a square measure. In this sense it is to be distinguished from the measures of length or lineal measure, technically called प्रमाण, such as a वित्तस्त्वय 'a cubit' &c, on the one side, and the measures of weight, technically called उन्माण such as पल्, &c on the other side. In short उन्माण means a measure of weight or gravity, परिमाण means a measure of volume or capacity, प्रमाण means a lineal measure, and a संख्या is beyond all these.

असमासे निष्कादिभ्यः ॥ २० ॥ पदानि ॥ असमासे-निष्कादिभ्यः ( ठक् )

शृङ्खिः ॥ आर्हादित्येव । निष्कादिभ्यः शब्देभ्यो उसमासे ठक् प्रत्ययो भवाति आर्हादित्येभ्येषु । ठभोपवादः ॥

20. The affix ठक् comes after the words निष्क &c, when they are not parts of a compound, the sense of the affix being that taught in the subsequent sûtras upto V. 1. 63.

The word आर्हात् is understood in this sûtra also. This ठक् debars ठम्. Thus नैष्किकम्, पाणिकैम्, पादिकैम्, मार्षिकैम् ॥

Why do we say असमासे 'when not compounds'? Observe पैरमैष्किकम् दुःज्ञमैष्किकम् formed by ठभ् (V. 1. 18.) Compare VII. 3. 17 by which the Vṛiddhi of the second term takes place and not of the first.

Q. Is not the employment of the word असमासे in the Sûtra redundant? For by the maxim महणवता प्रातिपदिकेन तदन्तविधिर्नास्ति "that which cannot

possibly be anything but a prātipadika, does, contrary to I. I. 72, not denote that which ends with it, but it denotes only itself;" the prātipadika निष्क्र being especially mentioned in the sūtra, the rule will apply to the word निष्क्र and not to a word ending with निष्क्र ॥

A. The employment of the word असमासे in this Sūtra, indicates by implication (jñāpaka), that in spite of the above maxim, the तदन्तविधि: I. I. 72 applies in the previous sūtras, while in the subsequent sūtras its does not. As उगवाहियो यत् V. I. 2, the यत् applies not only to गो &c but to words ending in गो &c. As गव्यम् and सुगव्यम्, अतिसुगव्यम् ॥ Not only अपूर्वम् अपूर्वीम् V. I. 4. but also यवापूर्वम्, यवापूर्वीम् ॥ Not only इन्द्र्यम् V. I. 6. but also राजेन्द्र्यम् ॥

While in the sūtras subsequent to this V. I. 20, the tadanta-vidhi applies only to words preceded by a Sankhyā and that also in Sūtras upto V. I. 115 and not there after as, द्वैपारायाजिकः and त्रैपारायाजिक V. I. 72. Even in this latter case, when an affix is elided by लक् the tadanta vidhi does not apply. Thus शाम्यां शूर्पम्यां क्रीतं = द्वि शूर्प + ठञ् V. I. 18 = हिशूर्पेम्, the affix being elided by V. I. 28. Now in forming a tertiary derivative from this word हिशूर्पेम्, the tadanta vidhi will not apply. Thus हिशूर्पेण क्रीतं, here what affix are we to subjoin? If tadanta-vidhi applied, we get the affix अञ् V. I. 26 in the alternative. But tadanta-vidhi not applying, we get the general affix ठञ् V. I. 8 and have द्वैशीषिकम् ॥ Here the affix ठञ् is not elided by V. I. 28, as there is no Dvigu compounding. The above rule is summarised in the following *ishti* प्रायत्तेः संख्यापूर्वपदानां तदन्तभ्रहणमलुकि ॥

The words 1. निष्क्र, 2. पण, 3. मास, 4. वाहद्रोण and 5. घट्टि belong to निष्क्राहि class.

शताच्च उन्यतावशते ॥ २१ ॥ पदानि ॥ शतात्, च, ठन्-यतौ, अशते ॥  
वृच्छिः ॥ आर्हाद् इत्येव । शतशब्दात् उन्यतौ प्रत्ययौ भवतः अशते उभिधेये । आर्हाद्येष्वयेषु । कनोपवादः ।

21. The affixes ठन् (—इक) and यत् (—य) come in the senses taught upto V. I. 63 after the word शत, when it is not a part of a compound, and when it does not mean merely a 'hundred'.

The word आर्हात् V. I. 19 is understood here also. These affixes ठन् and यत् debar the affix कन् V. I. 22. Thus शतेन क्रीतम् = शत्यम् or शतिकम् 'purchased for a hundred gold coins'.

Why do we say अशते 'when not meaning merely 'a hundred'? Observe शतं परिमाणमस्य = शतकं निवानम् 'a band whose measure is hundred'. The word अशते qualifies the sense of the affix, and not that of the base, the latter not being possible; for the word शत as a base must always mean 'a hundred'. The following examples will illustrate the meaning; शतमध्याःपरिमाणमस्य पन्थस्य = शतकः 'a book con-

sisting of hundred Adhyayas'. In this case there is essentially no difference between the base (prakṛiti) and the sense of the affix (pratyayārtha), though there is apparent difference, for the sake of applying the affix. For शतकः is a book essentially consisting of hundred; while शत्यं 'a carriage purchased for a hundred coins', does not contain hundred as its essential part. Similarly शतको गोसंघः 'a herd of cows hundred in number'. Here the संघः essentially consists of शत् and so there is the affix कन् and not ठन् or शत् (V. I. 58). But not so in the case of शत्यं शाटकशतं, शतिकं शाटकशतं, for here the sense of the affix is formed by the sentence, and not discovered merely from the word. Hence the following Vartika शतप्रतिषेधेऽन्यशतत्वेऽप्रतिषेधः।

The word च in the sūtra draws in the word असमासे from the previous sūtra. Thus द्वौ च शतं च = हिंशतं, हिंशतेन कीतं = हिंशतकम् 'purchased for a hundred and two coins'. Here the affix is कन् V. I. 22. So विशतकम् ॥ According to the Ishṭi given in the last Sūtra, the tadanta vidhi applies here.

संख्याया अतिशदन्तायाः कन् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः अतिशदन्तायाः कन् ॥  
इति: ॥ आर्हादित्येव । संख्याया अत्यन्ताया भशदन्तायाश्च कन् प्रत्ययो भवति आर्हीयष्वर्येषु । उभो इवादः ।

22. The affix kan (—क) comes after a Numeral, when it does not end with ति or शत्, the sense of the affix being that taught hereafter upto V. I. 63.

The word आर्हत् is to be read into this sūtra also. The word संख्या is defined in I. I. 23. This कन् debars ठन् ॥ Thus पञ्चमिः कीतः = पञ्चकः, बहुकः, गणकः ॥

Why do we say 'when it does not end in ति or शत्'? Observe साम्प्रतिकः, चैत्वारिशतकः formed by ठन् ॥ But why कतिकः is formed by कन् and not by ठन् or शत्, as the word कति also ends in ति? The word कति is formed by adding the affix डति, while the rule applies to the numerals which in their primitive state end with ति such as सप्ततिः, अशीतिः, विशति &c. Here apply the two maxims अर्थवद्भग्ने नानर्थकस्य 'a combination of letters capable of expressing a meaning denotes whenever it is employed in Grammar, that combination of letters in so far as it possesses that meaning,' and निरनुबन्धक भग्ने न सानुबन्धकस्य 'when a term void of Anubandhas is employed in Grammar, it does not denote that which has an Anubandha attached to it'. Therefore when ति is taken, it does not mean डति ॥

चतोर्द्वया ॥ २३ ॥ पदानि ॥ चतोः, इद्, वा ॥

यूति ॥ वत्वन्तस्य संख्यात्वात् कन् सिद्ध एव, तस्य त्वनेन वा इडागमो विधीयते । चतोः परस्य कनो वा इडा-गमो भवति आर्हीयष्वर्येषु ।

23. The affix 'Kan' coming after a Numeral end-

ing with वत्, takes optionally the augment इ॒द्, the sense of the affix being those given upto V. 1. 63.

The words ending in वत् are संख्या; see I. 1. 23: and would consequently take कन् by V. 1. 22. The present sūtra ordains the optional affixing of इ॒द् to this कन् ॥ Thus तावत्कः or तावत्तिकः, यावत्तिकः or यावत्कः ॥

**विशतिविशदूभ्यां इ॒दुन्संज्ञायाम् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ विशति-त्रिशतभ्याम्-इ॒दुन्-असंज्ञायाम् ॥**

वृत्तिः ॥ विशतिविशदूभ्यां इ॒दुन् प्रत्ययो भवति असंज्ञायां विषये आर्हीयेवर्येषु ।

24. The affix इ॒दुन् (—अक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'Viñśati' and 'trīñśat', when it does not denote a Name: the ति and अक् of the base being dropped before this affix.

Thus विशति + इ॒दुन् = विश + अक (VI. 4. 142) = विशकः; विशत् + इ॒दुन् = विश + अक (VI. 4. 143) = विशकः ॥

Why do we say असंज्ञायाम् 'when not denoting a Name'? Observe, विशतिकः, विशल्कः formed by affix कन् V. 1. 22. Q. Why do you affix कन्, when it is prohibited by the phrase अतिशाइन्तायाः; for विशति ends in ति and विशत् ends in त्ता॒त्? The affix कन् will be added by dividing the sūtra into two: viz: (1) विशतिविशदूभ्यां (2) इ॒दुन्संज्ञायाम्; the meanings being (1) The affix 'Kan' is added to viñśati and trīñśat; (2) The affix इ॒दुन् is added to the same words, when not denoting a name.

**कंसाद्विठन् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ कंसाद्-टिठन् ॥**

वृत्तिः ॥ कंसाद्विठन् प्रत्ययो भवति आर्हीयेवर्येषु । ठओपवादः ।

वार्तिकम् ॥ अर्ज्जीवेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ कार्षपणाद्विठन्वक्तव्यः ॥

वा० ॥ प्रतिशब्दशास्त्रादेशो वा वक्तव्यः ॥

25 The affix टिठन् (—इक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the word कंस ॥

This debars उड्; the anubandha टि of टिठन् shows that the feminine of the word will be formed by डीए (IV. 1. 15), the इ of टि is for the sake of pronunciation, the न् of टिठन् is for accent (VI. 1. 197). Thus कंसिकः fem. कंसिकी ॥

*Vārt*—So also it must be stated after the word अर्धः; e. g. अर्धिकः, अर्धिकी ॥

*Vārt*—So also after the word कार्षपण, e. g. कार्षपणिकः fem. कार्षपणिकी ॥ Sometimes the word प्रति is substituted for कार्षपण before this affix, as, प्रतिकः fem. प्रतिकी ॥

शूर्पादभन्यतरस्याम् ॥ २६ ॥ पदानि ॥ शूर्पात्, अश्, अन्यतरस्याम् ॥  
वृत्तिः ॥ शूर्पादशादन्यतरस्यामभ् प्रत्ययो भवति आर्हायेव्यर्थेषु । डभ्रोपवादः ॥ पक्षे सोपि भवति ।

26. The affix अज् ( $\pm$ —अ) comes optionally in the senses taught upto VI. 1. 63, after the word 'śūrpa'.

This debars डभ्र् which comes in the alternative. As, शूर्पेण कीतं = शूर्पम् or शौर्पिकम् ॥

शतमानविंशतिकसहस्रवसनादण् ॥ २७ ॥ पदानि ॥ शतमान-विंशतिक-सहस्र-  
वसनात्-अण् ॥

वृत्तिः ॥ शतमानादियः शब्देष्यो उण् प्रत्ययो भवति आर्हायेव्यर्थेषु । डक्तभृकनामपवादः ।

27. The affix अण् ( $\pm$ —अ) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'śatamāna', 'viṁśati-ka', 'sahasra', and 'vasana'.

This debars डभ्र्, डक् and कन् ॥ Thus शतमानेन कीतं = शतमानं so also विंशतिकम् सहस्रम् and वासनम् ॥

अध्यर्द्धपूर्वद्विगोर्लुगसंज्ञायाम् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अध्यर्द्ध-पूर्व-द्विगोः, लुक्, असंज्ञा-  
याम् ॥

वृत्तिः ॥ आर्हायित्येव । अध्यर्द्धशब्दः पूर्वो यस्मिन्तस्माद्यर्द्धपूर्वायातिपदिकात् द्विगोऽपि परस्य आर्हायस्य लुग् भवति, असंज्ञायां विषये ।

28. The affix having the senses taught upto V.1.63, is elided by लुक्, after a stem beginning with the word adhyardha, and after a Dvigu compound, when it is not a Name.

The word आर्हात् is understood here also. Thus अध्यर्द्धकंसम्, द्विकंसम्, अध्यर्द्धशूर्पम्, द्विशूर्पम्, चिकंसम्, चिशूर्पम् ॥ Here the affixes फिन् and अभ् are elided.

Though in the words द्विशूर्पम् &c. the affix is elided, it is only so when the affixing of the taddhita occasions a Dvigu compounding (II. I. 51) such as in शान्या शूर्पायां कीतं = द्विशूर्पम् ॥ Here the resultant is a Dvigu compound. But in forming tertiary derivatives the affix is not elided, as द्विशूर्पेण कीतं = द्विशौर्पिकम् ॥ Hence the following rule: द्विगोर्लुकि तत्रिमित्यमणम् ॥ See IV. I. 88, V. I. 20. ॥

Why do we say असंज्ञायाम् 'when not a Name'? Observe पांचलोहितिकम् or पांचलौहितिकम् and पांचकलायिकम् being names of certain measures. The semi-nine word लोहिनी is changed into the masculine by the Vārtika भस्यादेतत्त्वात् given under VI. 3. 35.

The word अध्यर्द्ध is a Saṅkhya (See I. I. 23), and a word beginning with it will be a Dvigu compound. Its separate mention in this sūtra may appear superfluous. It is however so mentioned, in order to indicate (jñāpaka) that

this word is not always a Sankhyā. Thus for the purposes of the application of the affix कृत्वसूच् (V. 4. 17), this word is not a saṅkhyā.

**विभाषा कार्षीपणसहस्राभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा, कार्षीपण, सहस्राभ्याम्, ( लुक् ) ॥**

वृत्तिः ॥ अधर्द्दपूर्वाद् द्विगोश्च कार्षीपणसहस्रान्तावुत्तरस्यार्हीयप्रत्ययस्य विभाषा लुभवति ।  
या० ॥ सुवर्णशतमानयोऽप्संख्यानम् ॥

29. The affix having the senses taught up to V. 1. 63 is optionally luk-elided, after the words kārshāpaṇa, and sahasra, when they are preceded by adhyardha or are members of a Dvigu compound.

This sūtra makes the elision optional, when it was compulsory by the last sūtra. Thus अधर्द्दकार्षीपणम् or अधर्द्दकार्षीपणिकं, द्विकार्षीपणम् or द्विकार्षीपणिकम्, here the affix दिट् (V. 1. 25) is elided in one case, and not elided in the other. When it is not elided, प्रति may be substituted for कार्षीपण (V. 1. 25). अधर्द्दप्रतिकम्, द्विप्रतिकम् ॥

So also after the word सहस्र, e. g. अधर्द्दसहस्रम् or अधर्द्दसाहस्रम्, द्विसहस्रम् or द्विसाहस्रम् ॥ When the affix is not elided, the forms above shown with irregular Vṛiddhi of the second stem, are evolved by sūtra VII. 3. 15.

*Vārt* :—The words सुवर्ण and शतमान should also be enumerated. As, अधर्द्दसुवर्णम् or अधर्द्दसौवर्णिकम्, द्विसुवर्णम्, अधर्द्दशतमानम्, अधर्द्दशतमानम् or द्विशतमानम् ॥ The irregular Vṛiddhi of the second term takes place by VII. 3. 17.

**द्वित्रिपूर्वाद्विष्कात् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, पूर्वात्, निष्कात्, ( लुक् ) ॥**  
वृत्तिः ॥ द्विगोरित्येव । द्वित्रिपूर्वाद् द्विगोनिष्कान्तावार्हीयप्रत्ययस्य विभाषा लुभवति ।  
या० ॥ बहुपूर्वाद्येति वक्तव्यम् ॥

30. The Ārhīya-affix (V. 1. 63) is optionally elided after a Dvigu occasioning compound, of the word nishka, preceded by dvi and tri.

The word द्विगोः 'a taddhita occasioning a Dvigu compound' of V. 1. 28 is to be read into this sūtra. Thus द्विनिष्कम् or द्विनैष्किकम्, त्रिनिष्कम् or त्रिनैष्किकम् (VII. 3. 17).

*Vārt* :—So also when nishka is preceded by बहु, e. g. बहुनिष्कम् or बहुनैष्किकम् ॥ The irregular Vṛiddhi of the second term is caused by VII. 3. 17.

**विस्तात् ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ विस्तात्-च ( लुक् ) ॥**

वृत्तिः ॥ द्वित्रिपूर्वादिति चकारेणानुकृष्टते, द्वित्रिपूर्वाद्विस्ताताद् द्विगोः परस्यार्हीयप्रत्ययस्य विभाषा लुभवति ।

31. The ārhīya-affix (V. 1. 37-63) occasioning a

Dvigu compound, is optionally elided after the word *bista*, preceded by *dvi* or *tri*.

The word *च* in the sūtra draws in the words द्विविष्टस् or द्विवैत्तिकम्, त्रिविष्टस् or त्रिवैत्तिकम्, बहुविष्टस्, बहुवैत्तिकम् ॥

The separation of this sūtra is for the sake of the subsequent sūtra.

**विशतिकात्खः ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ विशतिकात्-खः ॥**

वृत्तिः ॥ अधर्द्धपूर्वात्यातिपदिकादिगोच विशतिकशब्दान्ताशार्हयेवयेषु खः प्रत्ययो भवति ॥

32. The affix *kha* (ईन) comes in the Ārhīya senses (V. 1. 37-63) after the word *viñśatika*, when preceded by the word *adhyarddha* or a Numeral, occasioning a Dvigu.

Thus अधर्द्धविशतिकीनम्, द्विविशतिकीनम् and त्रिविशतिकीनम् ॥ Being especially ordained, this affix ख is not elided by V. 1. 28.

**खार्या ईकन् ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ खार्याः, ईकन् ॥**

वृत्तिः ॥ अधर्द्धपूर्वाद् द्विगोरित्येव । अधर्द्धपूर्वात्यातिपदिकाद् द्विगोच खारीशब्दान्ताशार्हयेवयेषु ईकन् प्रत्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ केवलाचेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ काकिण्याश्रोपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ केवलायाम् ॥

33. The affix *īkan* (-ईक) comes in the Ārhīya senses (V. 1. 37-63), after the word *khārī*, when preceded by the word *adhyardha* or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अधर्द्धखारीकम्, द्विखारीकम् ॥

*Vārt* :—So also after the word *खारी* alone, as खारीकम् ॥

*Vārt* :—So also after the word *काकिणी*, as, अधर्द्धकाकिणीकम्; द्विकाकिणीकम्, त्रिकाकिणीकम् ॥ So also when the word is alone : as, काकिणीकम् ॥

**पणपादमाषशताद्यत् ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ पण-पाद-माष-शतात्, यत् ॥**

वृत्तिः ॥ अधर्द्धपूर्वाद् द्विगोरित्येव । अधर्द्धपूर्वाद् द्विगोच पणपादमाषशतशब्दान्ताशार्हयेवयेषु यत् प्रत्ययो भवति ।

34. The affix *yat* (य) comes in the Ārhīya senses (V. 1. 37-63), after the words *pāna*, *pāda*, *māsha* and *sata*, when preceded by the word *adhyardha*, or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अधर्द्धपण्यम्, द्विपण्यम्, त्रिपण्यम् so also अधर्द्धपाद्यम्, द्विपाद्यम्, त्रिपाद्यम् ॥ Here पाद is not changed into पद, by VI. 3. 53. The substitution enjoined by VI. 3. 53 takes place when पाद means the *foot* of a living being, while here it means a measure of capacity. So also अधर्द्धमाष्यम्, द्विमाष्यम्, त्रिमाष्यम्, अधर्द्धशत्यम्, द्विशत्यम्, त्रिशत्यम् ॥

शाणाद्वा ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ शाणात्-वा ( यत् ) ॥

वृत्तिः ॥ अभ्यर्जपूर्वाद्विगोरत्येव । शाणशाङ्कावभ्यर्जपूर्वाद् द्विगोरार्थीयेष्येषु वा यत् प्रत्ययो भवति । उज्जो-  
पवादः । पक्षे सोपि भवति ।  
वाचिकम् ॥ शताचेति वक्तव्यम् ॥

35. The affix *yat* comes optionally after the word *sâna*, in the *ârhîya*-senses (V. 1. 63), when it is preceded by the word *adhyardha* or a Numeral occasioning a *Dvigu*.

This debars उ॒ which also comes in the alternative, and is then elided by V. i. 28. Thus अभ्यर्जशाण्यम् or अभ्यर्जशाणम्, द्विशाण्यम् or द्विशाणम्, विशाण्यम् or विशाणम् ॥

*Vart* :—So also optionally after the word शत, as, अभ्यर्जशत्यम् or °शतम्, द्विशत्यम् or °शतम्, विशत्यम् or °शतम् ॥

द्वित्रिपूर्वादण्च ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ द्वि त्रि-पूर्वात्, अण्, च ॥

वृत्तिः ॥ शाणदेवत्येव, द्वित्रिपूर्वाच्छाणान्ताव्यातिपदिकार्थीयेष्येषु अण् प्रत्ययो भवति, अकारायच वा ।

36. The affix *aṇ* (±—अ) as well as ‘yat’ optionally also comes after the word *sâna*, in the *ârhîya*-senses (V. 1. 37-63), when preceded by the words *द्वि* and *त्रि*.

The यत् comes optionally by the last sûtra and is also drawn into this by the word च. Thus we have three forms, द्विशाण्यम्, द्वैशाणम्, and द्विशाणम्, so also विशाण्यम्, वैशाणम् and विशाणम् ॥

The irregular *Vṛiddhi* of the second term in cases of compounds of numerals, taught in VII. 3. 15-17, does not however take place in the case of शाण, this word being especially excluded from the operation of those rules, see VII. 3. 17. The *Vṛiddhi* here is regular as taught by the general rule VII. 2. 117.

तेन क्रीतम् ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ तेन-क्रीतम् ॥

वृत्तिः ॥ उज्जावयस्योदय प्रत्ययः प्रकृताः तेषामितः प्रभृति समर्थविभक्तयः प्रत्ययार्थं निर्विघ्नन्ते ॥ तेन-  
ति हृतीयासमर्पात् क्रीतमित्ये तस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

37. The thirteen affixes taught in V. 1. 18-36, have the sense of “ purchased with this price ”, and are added to a word in the third case in construction.

The thirteen affixes उ॒, उ॑, उ॒, यत्, कन्, जुवन्, टिठन्, अ॒, अ॑, ख, ईकन्,  
यत् and अ॑ have already been taught. Now is taught their sense, and the case in construction of the word to which they should be added. The तेन shows that the word must be in the 3rd case in construction : and क्रीतम् shows that the sense is that of ‘ purchased ’. The illustrations have already been given in the previous sûtras. Some more may be mentioned here. Thus सप्त्याकीतं = साप्ततिकम्, आशीतिकम्, नैष्ठिककम्, पाणिकम्, पादिकम्, माधिकम्, शत्यम्, शतिकम्,  
द्विकम्, त्रिकम् &c.

The affix will come after a word in the 3rd case in construction when it means 'price,' and the force of the 3rd case is that of 'instrument' (II. 3. 18) and not that of 'agent.' Therefore, there is no affixing in the words द्वैदस्तेन कींतं or पाणिना कींतं ॥

Nor does the affix come after a dual or a plural. Thus प्रस्थाभ्यां कींतं or प्रस्थैः कींतं, there is no affixing, as it is not the idiom. But द्वाभ्यां कींतं = द्विकम्, चिकम्, पैचकम्, मुहः कींतं = मौकिकम्, माषिकम्. Here there is affixing after a dual and plural, for the words द्वि, चि are essentially dual or plural, and in the case of मुहः and माषः, those are always used in the plural, for it is not possible to purchase anything with a single grain of मुहः or माषः ॥

**तस्य निमित्तं संयोगोत्पातौ ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ तस्य, निमित्तम्, संयोग-उत्पातौ ॥**

वृत्तिः ॥ तस्येति वष्टीसमर्थान्निमित्तमित्येतस्मिन्नर्थे अथाविहितं प्रत्ययो भवति, अत्तन्निमित्तं संयोगश्चेत्स भवति उत्पातो या ॥

वार्त्तिकम् ॥ तस्यनिमित्तप्रकरणे वातपित्तश्लेषमध्यः शमनकोपनयोरूपसंख्यानम् ॥  
या० ॥ सन्निपाताच्छति वक्तव्यम् ॥

38. The above affixes have further the sense of "for its sake", when the meaning is a relation or an unwonted appearance.

The word तस्य shows that the word in construction must be in the 6th case, the word निमित्तं 'cause or occasion' gives the sense of the affix; संयोग means 'a connection, or relation': उत्पातः means 'a portend indicative of good or bad luck.' Thus शतस्य निमित्तं धनपतिना संयोगः = शत्यः 'a connection with a rich man for the sake of getting a hundred.' So also शतिकः, साहसः ॥ So also शतस्य निमित्तं-मुत्पातो दक्षिणान्निस्पन्दनम् = शत्यम्, शतिकम्, साहसम् "the twitching of the right eye for the sake of a hundred" i. e. indicative of acquiring or losing a hundred, a thousand &c.

**Vart:**—The above affixes come after the words वात, पित्त, and श्लेष in the senses of allaying or vitiating. As वातिकम् 'allaying or vitiation of windy humour.' So also पैचिकम्, इलिमिकम् ॥

**Vart:**—Also after the word सन्निपात, as, सान्निपातिकम् ॥

गोद्वच्चोऽसंख्यापरिमाणाश्वादेर्यत् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ गो-द्वच्चोः, अ-संख्या-परि-माण-अश्वादेः, यत् ॥

वृत्तिः ॥ गोशब्दाद् द्वच्च ग्रातिपादिकात्संख्यापरिमाणाश्वादिविवर्जितात्यत् प्रत्ययो भवति तस्य निमित्तं संयोगोत्पातावित्येतस्मिन्नर्थे ॥ ठजादीनामपवादः ॥

वार्त्तिकम् ॥ ब्रह्मवर्द्धसादुपसंख्यानम् ॥

39. After the word गो and after a word having two syllables, with the exception of a Numeral, or a Measure of

capacity, or as्वा &c, the affix *yat* (य) is added, in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that'.

This debars अभ्. As गो निमित्तं संयोग उत्पातो वा = पार्थिवः 'a connection or a portent for the sake of a cow.' So also after a word of two syllables, as, धन्यम्, स्वर्णम्, देशस्वर्णम्, आशुव्यम् ॥

Why do we say "when not a word denoting a Numeral, or a Measure of capacity or अद्वा &c"? Observe पूचानां निमित्तं = पूचकम्, सप्तकम्, भट्टकम्; प्रास्तिकम् खारकम्, आप्तिकः formed by V. I. 22, 18, 19.

*Vārt*:—The word ब्रह्मवच्चस �should be enumerated: e. g. ब्रह्मवच्चसस्य निमित्तं गुहणा संयोगः = ब्रह्मवर्षस्यम् "relationship with a teacher in order to acquire Brahmanvachas."

1 अध्य, 2 अश्वम्, 3 गण, 4 ऊर्जा, 5 उमा, 6 गङ्गा (भङ्ग भङ्ग), 7 वर्षा (वर्ष), 8 वसु. ॥

पुत्राच्छ च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ पुत्रात्, छ, च ॥

वृत्तिः ॥ पुत्रवशब्दाच्छः प्रत्ययो भवति चकोपार्थाच्च तस्य निमित्तं संयोगोत्पाताविव्येतस्मिन्विषये ॥

40. After the word *putra*, the affix *chha* (इय) also comes, as well as *yat* (य), in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that.'

The word *पुत्र* being a dissyllabic word would always have taken यत् by the last aphorism. This ordains छ also. Thus पुत्रस्य निमित्तं संयोग उत्पातो वा = पुत्रीयम् or पुत्र्यम् ॥

सर्वभूमिपृथिवीभ्यामणज्ञौ ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ सर्वभूमि-पृथिवीभ्याम्, अण्-अज्ञौ ॥

वृत्तिः ॥ सर्वभूमिपृथिवीशब्दाभ्यां यथासंख्यमणज्ञौ प्रत्ययौ भवतः, तस्य निमित्तं संयोगोत्पाताविव्येतस्मिन्विषये । उकोपवादौ ॥

41. The affixes *aṇ* (+—अ) and *añ* (+/-अ) are respectively added to the words *sarvabhūmi* and *prithivī*, in the above mentioned sense of "a connection or a portent for its purpose".

This debars उक्. Thus सर्वभूमिनिमित्तं संयोग उत्पातो वा = सार्वभौमः, so also पार्थिवः ॥ In सार्वभौमः there is *Vṛiddhi* of both members of the compound by VII. 3. 20.

तस्येश्वरः ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ तस्य, ईश्वरः ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति उक्तीसमर्थाच्चां सर्वभूमिपृथिवीशब्दाभ्यामणज्ञौ प्रत्ययौ भवते ईश्वर इत्येतस्मिन्विषये ।

42. To the same bases *sarvabhūmi* and *prithivī*, are added the same affixes *aṇ* and *añ* respectively, in the sense of "lord thereof".

Thus सर्वभूमीश्वरः = सार्वभौमः 'the lord of the whole earth', पार्थिवः 'the lord of the earth'.

The word तस्य, showing the genitive construction of the base, has been repeated in this sūtra, though its anuvṛtti was running into it from V. I. 38; in order to show that the senses given in V. I. 38 do not extend further. Had तस्य not been repeated here, the word इत्यरः would have been an attribute, like the words संयोग and उत्पत्त, of the word निमित्तः ॥

तत्र विदित इति च ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ तत्र-विदितः-इति-च (अण-अञ्जौ) ॥  
वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थाद्यां सर्वभूमिपृथिवीशब्दाद्यां यथासंख्यमन्यौ प्रत्ययै भवतः; विदित इत्येति सिद्धिर्ये ।

43. To the same bases sarvabhūmi and prithivi, being in the 7th case in construction, are added the same affixes अङ् and अङ् respectively, when the sense is that of “known therein”.

The word विदितः means known published &c. सर्वभूमि विदितः = सार्वभूमः known in the whole world. So also वार्षिकः ॥

लोकसर्वलोकाद्भूमि ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ लोक-सर्वलोकात्, भूमि ॥  
वृत्तिः ॥ लोकसर्वलोकशब्दाद्यां तत्रेति सप्तमीसमर्थाद्यां विदित इत्येतसिद्धिर्ये भूमि प्रत्ययो भवति ।

44. The affix लोक (+/-इक) comes in the sense of ‘known therein’, after the words loka and sarvaloka, in the 7th case in construction.

Thus लोके विदितः = लौकिकः, सर्वलोकिकः ॥ The irregular Vṛiddhi of both members takes place by VII. 3. 20.

तस्य वापः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तस्य-वापः ॥  
वृत्तिः ॥ तस्येति सप्तमीसमर्थाद्याप इत्येतसिद्धिर्ये वापविहितं प्रत्ययो भवति ।

45. The above mentioned affixes (V. I. 18 &c) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of ‘sown with so much’.

The word वापः means ‘sown therein’ i. e. a field. Thus प्रस्तस्य वापः क्षेत्रं = प्रास्तिकम् ‘sown with a Prastha’, द्रौणिकम्, खारीकम्, i. e. a field sown with a quantity of grain measuring a Prastha or a Droṇa or a Khārī.

पात्रात्पृष्ठन् ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ पात्रात्-पृष्ठन् ॥  
वृत्तिः ॥ पात्रशब्दात् एव प्रत्ययो भवति तस्य वाप इत्येतसिद्धिर्ये । ठमोपवाहः ।

46. The affix shthan (-इक) comes in the sense of ‘sown with so much’, after the word pātra.

This debars एव. The ए of एव is for accent (VI. I. 197), the व is for शीष् (IV. I. 41). The word पात्र denotes a measure of capacity. Thus प्राप्तस्यवापः = पात्रिकं क्षेत्रम्, fem पात्रिकी क्षेत्रभक्तिः ॥

तदस्मिन्वृद्धायलाभशुल्कोपदा दीयते ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ तद्, अस्मिन्, वृद्धि-  
आय-लाभ-शुल्क-उपदा, दीयते ॥  
वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमासमर्थीस्मिन्निति सप्तम्यर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यत्तथ्यमासमर्थे वृद्धादि  
चेत्तर्हीयते ।  
वार्त्तिकम् ॥ चतुर्थ्यर्थउपसख्यानम् ॥

47. The above mentioned affixes have also the sense of "an interest, or a rent, or a profit, or a tax, or a bribe given thereby or in that".

The affix is added to a word in the first case (तद्) in construction. The sense of the affix is that of a locative (अस्मिन्). The word दीयते 'is given' in the singular number joins with each one of the word वृद्धि, आय &c. The sum paid by a debtor to his creditor over and above the principal, is called वृद्धि or interest. The share of profit taken by landlord in villages &c. is called आय or rent. The increase over the capital by sale of cloth &c. is called लाभ or profit. The share of the king for protection &c. is called शुल्क or tax. The present or bribe is called उपदा ॥ Thus पञ्चास्मिन् वृद्धिर्वा आयो वा लाभो वा शुल्को वा उपदा वा दीयते = पञ्चकः 'that transaction &c. in which five per cent is given as interest, rent, profit, tax or bribe'. Similarly सप्तकः, शत्यः, चतुर्थः, साहस्रः &c.

*Vārtika*:—So also in the sense of a Dative. As पञ्चास्मै वृद्धिर्वा आयो वा लाभो  
वा उपदा वा दीयते = पञ्चको देवदत्तः "Debadatta to whom five per cent is given as In-  
terest &c.". This *Vārtika* may be redundant, if we take the locative as some-  
times having the force of dative also. As in the sentence सप्तमव्याङ्गे शानं ॥

पूरणार्द्धाठन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पूरण, अर्द्धात, ठन् ॥

वृत्तिः ॥ पूरणवाचिनः शब्दार्द्धशब्दाच ठन् प्रत्ययो भवति तदस्मिन्वृद्धायलाभशुल्कोपदादीयतइत्येतस्मि-  
मर्थे । यथावय ठकटिदनोरपदाः ।

48. The affix than (त—इक) comes in the same sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein", after a word denoting an ordinal, and after the word ardha.

This debars ठक and इठन् ॥ Thus द्वितीयो वृद्धादिस्मिन् दीयते = द्वितीयिकः, तृतीयिकः, पञ्चामिकः, सप्तमिकः, अर्द्धिकः ॥ The word अर्द्ध is technically the name of रूपकार्थं

भागाद्यच्च ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ भागात्, यत्, च ॥

वृत्तिः ॥ भागाद्यायत् प्रत्ययो भवति । चकाराठंच । तदस्मिन्वृद्धायलाभशुल्कोपदा दीयतइत्येतस्मिन्नर्थे ।

49. The affix yat (य) comes after the word bhâga in the sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein".

By the word च in the sūtra ठन् also comes. This debars ठम् ॥ Thus भागो वृद्धादिरस्मिन् वीयते = भाग्यं or भागिकं शतम्; भाग्या or भागिका विशतिः ॥ The word भाग also denotes रूपकार्थ ॥

तद्वरति वहत्यावहति भाराद्वंशादिभ्यः ॥ ५० ॥ पदानि ॥ तत्, हरति, वहति, आवहति, भारात्, वशादिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ तदिति द्वितीयासमर्थाद्वत्यादिष्वर्येषु यथाविहितं प्रत्ययो भवति ।

50. The above mentioned affixes, after the word भार preceded by the word वंश &c, have the sense of ‘who carries away, or conveys or brings that’.

The case in construction here is accusative (तद्). Thus वंशभारं हरति, वहति आवहति वा = वांशभारिकः, कौटजभारिकः, बाल्वजभारिकः ॥

Why do we say “after भार”? Observe वंशं हरति, no affixing. Why do we say “preceded by वंश &c”. Observe व्रीहिभारं हरति, no affixing.

According to another explanation, the phrase भाराद् वंशादिभ्यः is explained as भारभूतेभ्यो वंशादिभ्यः. Then the sūtra will mean “the above named affixes come after वंश &c. when they denote a load”. Thus भारभूतान् वंशान् हरति = वांशिकः; कौटजिकः, बाल्वजिकः ॥ Why do we say “when denoting a load भार”? Observe वंशं हरति ॥ Why do we say after वंश &c.? Observe भारभूतान् वृहीन् वहति ॥ Both these explanations are valid and traditional.

The word हरति means to carry to another place or to steal; वहति means to carry on ones back or head, आवहति means to produce or bring.

1 वंश, 2 कौटज, 3 बल्वज, 4 मूल, 5 स्युणा, (स्युण), 6 अक्ष, 7 अदमन्, 8 अध, 9 लक्षण, 10 उष्ण, 11 खदू ॥

वस्नद्रव्याभ्यां ठन्कनौ ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ वस्न-द्रव्याभ्याम्, ठन्, कनौ ॥

वृत्तिः ॥ वस्नद्रव्यशब्दाभ्यां द्वितीयासमर्थाभ्यां यथासंख्य ठन् कर इत्येतौ प्रत्ययौ मवतो हरत्यादिष्वर्येषु ।

51. The affixes than (- — इक) and kan (- — क) come respectively after the words vasna and dravya, in the second case in construction, in the same sense of ‘who carries &c.’

Thus वस्नं हरति वहति वा = वस्निकः, द्रव्यकः ॥

संभवत्यवहरति पचति ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ सम्भवति, अवहरति, पचति ॥

वृत्तिः ॥ तदिति द्वितीया समर्थादिभक्तिनुवर्तते । तदिति द्वितीयासमर्थासंभवत्यादिष्वर्येषु यथाविहितं प्रत्ययो भवति । तत्राधेयस्य प्रमाणानतिरेकः संभवः । उपसंहरणमवहारः । विक्लेशनं पाकः ।

वार्त्तिकम् ॥ तत्पचतीति द्वाणाइण्च ॥

52. The above-mentioned affixes have also the

sense of "what is capable of holding that; or takes away that, or cooks that."

The word तद् is understood here, showing that the word in construction to which the affix is to be added should be in the accusative. The word संभव means the *capacity* to hold the exact quantity; अवहार means 'taking away, or containing.' Thus प्रस्थं संभवति = प्रास्थिकः 'a vessel capable of holding a Prastha measure'; So प्रस्थमवहारति or पचति = प्रास्थिकः 'a vessel or a person that takes away, holds or cooks a Prastha measure.' Similarly कौडविकः and खारीकः ॥ The word संभव does not govern the word पचति, thus प्रस्थं पचति ब्राह्मणी = प्रास्थिकी 'Brâhmañî who cooks a Prastha.'

*Vart*:—The affix अ॒ also comes after the word द्वौष्ण in the sense of 'who cooks that.' e. g. द्वौष्ण पचति ब्राह्मणी = द्वौष्णी or द्वौष्णिकी ॥

आढकाचितपात्रात्खोन्यतरस्याम् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ आढक, आचित, पात्रात्, खः, अन्यतरस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ आढकाचितपात्रशब्देष्यो दितीयासमर्थेष्यो उन्यतरस्यां संभवादिष्वर्येषु खः प्रत्ययो भवति ।

53. The affix kha (ईन) may optionally be added in the above sense of 'being capable of holding &c,' after the words ाढhaka, ाचhita, and pâtra.

This ख debars टज् which comes in the alternative. Thus आढकं संभवति, अवहारति, पचति वा = आढकीना or आढकिकी, आचितीना or आचितिकी, पात्रीणा or पात्रिकी ॥

द्विगोष्टुञ्च ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, षट्, च ॥

वृत्तिः ॥ आढकाचितपात्रादित्येव । आढकाचितपात्रान्ताद् द्विगोः संभवत्यादिष्वर्येषु षट् प्रत्ययो भवति, चकाराञ्च, अन्यतरस्याम् ॥

54. The affix shthan (— इक) as well as the affix ख (ईन) may optionally come, after the same words ाढhaka, ाचhita, and pâtra, being final of a Dvigu compound, the sense being that of 'what can hold, &c.'

The ख is read into the sûtra by the word च of the aphorism These two affixes ख and षट् being especially ordained, are not to be elided by V. I. 28. But when in the alternative, we add the general affix टज्, then it is elided by V. I. 28. The न् of षट् is for accent (VI. I. 19), and the ष for डीञ् ॥ Thus we have 3 forms:—आढकीकी, द्वाढकीना, or द्वाढकी; आचितीकी, द्वाचितीना, द्वाचिता. In this case of आचिता the feminine is not formed by डीऐ (IV. I. 21) because of the specific prohibition contained in IV. I. 22. So also द्विपात्रिकी, द्विपात्रीणा and द्विपात्री ॥

कुलिजालुक्खौ च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ कुलिजात्, लुक्, खौ, च ॥

वृत्तिः ॥ द्विगोरित्येव कुलिजशश्शनाद् द्विगोः संभवत्यादिष्वर्येषु लुक्खौ भवतः । चकाराञ्च अन्यतरस्या-अहृण्यानुवृत्या लुगपि विकल्प्यते ॥

55. After the word *kulija*, being the final of a *Dvigu*, there is optionally the elision of the above affixes, or the adding of the affix *स्त्र* (इन), in the sense of 'what can hold that &c'

By च the affix इन् is also added. The elision being optional, the affix इन् V. I. 18 may *optionally* be elided by V. I. 28. Thus we get *four* forms: दिकुलिजीकी (इन्), दिकुलिजीना (स्त्र), दिकुलिजा (इन् लुक्), दिकुलिजीकी (इन्) ॥ In the last example, there is not *vṛiddhi* of the second term, though it was so required by VII. 3. 17. The anomaly is explained by holding that the word कुलिजा should be included in the exception along with संज्ञा and शान्ति of VII. 3. 17.

सोस्यांशवस्त्रभृतयः ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ सो, अस्य, अंश, वस्त्र, भृतयः ॥  
वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थाद्येति षष्ठ्यर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यत् प्रथमासमर्थं नशवस्त्रभृतयेन्नाभवति ॥

56. The affixes taught in V. I. 18 &c have also the sense of 'this is his portion, price or pay.'

The सः shows that the case in construction is nominative. The word अंश means 'share,' वस्त्र means 'price,' भृति means 'wages.' Thus अंशो वस्त्रो वा भृतिर्वास्य = पंचकः: 'whose portion, price or pay is five.' So सप्तकः, साहस्रः ॥

तदस्य परिमाणम् ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ तद, अस्य, परिमाणम् ॥  
वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमासमर्थाद्येति षष्ठ्यर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यत् प्रथमासमर्थं परिमाणं चेत्तद्वति ।

57. The affixes V. I. 18 &c have the sense of "this is its measure."

The word तद् shows that the word in construction should be in the nominative case. Thus प्रस्थः: परिमाणमस्य = प्रास्थिको राशिः: 'a heap whose mass is a Prastha.' So also खारीकः, शत्यः, शतिकः, साहस्रः, द्वौणिकः, कौडविकः, वार्षशतिकः, वार्षसहस्रिकः ॥ So also षष्ठिर्जीवित परिमाणमस्य = षष्ठिकः, द्विसाप्तिकः, ॥ Here the affix is not elided by V. I. 28.

संख्यायाः संज्ञासंघसूत्राद्ययनेषु ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, संज्ञा-संघ-सूत्र-अध्ययनेषु ॥  
वृत्तिः ॥ तदस्य परिमाणमिति वर्तते । संख्यावाचिनः प्रातिपदिकात्परिमाणोपाधिकात्प्रथमासमर्थाद्येति षष्ठ्यर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति । संज्ञासंघसूत्राद्ययनेषिवति प्रत्ययार्थविशेषणम् ॥

वार्त्तिकम् ॥ स्तोमे उवाचिः पञ्चशार्थः ॥ वा० ॥ शन्तातोर्दिनिश्छन्दसि ॥  
वा० ॥ विशेषतत्त्वेति वक्तव्यम् ॥

58. The affixes V. 1. 18 &c come after a word denoting a numeral, in the sense of "this is its measure," when the word so formed means a Name, a Multitude, a Book, or a fixed way and mode of study.

The phrase तदस्य परिमाणं is understood here. The word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case. When it is a Name, the affix does not change the sense of the radical. Thus पञ्चका: =पञ्चः 'the Five' as पञ्चका शुकुनयः, त्रिका: 'the Three'=शालकूयनाः ॥ The sense of the primitive is changed when it means a संघ 'a multitude or flock'; as पञ्चकः संघः, अष्टकः ॥ So also when it means a सूत्र 'a Book', as, अष्टावध्यायाः परिमाणमस्य सूत्रस्य=अष्टकं पाणिनीयम् 'The Ashṭaka of Pāṇini viz, a Book comprising Eight Adhyāyas'. So also इश्वरं वैयाप्रपशीयम्, त्रिकं काशकृत्यम् ॥ Is not a collection of Adhyāyas the same as संघः? No, the word संघः is confined to a collection of living beings only.

The word अध्ययन means 'study'. Its numerical measure (संख्या परिमाण) means the particular number of times, or ways in which it should be read. Thus पञ्चकोऽधीतः 'what is studied five-times or in five modes' सप्तकोऽधीतः so also अष्टकः or नवकः ॥

*Vārt*—The affix त्र comes after the words पञ्चदश &c, when the word means a Stoma. As, पञ्चदश मन्त्राः परिमाणमस्य = पञ्चदशः स्तोमः, सप्तदशः स्तोमः &c. The indicator त्र causes the elision of final (टि) by VI. 4. 143, in the cases of words like एकविंशतिः &c. In the case of पञ्चदशः the त्र is elided by VI. 4. 144.

**Vart**—The affix दिनि comes in the Chhandas after words ending in शत and शनि, as, पञ्चदशिनोर्द्धमासाः, त्रिशिनो मासाः ॥

*Vārt* :—So also after the word विशति, as विश्वानोऽस्मितः ॥

पङ्किविशति त्रिशत्चत्वारिंशत्पञ्चाशत्यष्टिसप्तत्यशीतिनवतिशतम् ॥ ५९ ॥  
पदानि ॥ पङ्कि, विशति, त्रिशत्, चत्वारिंशत्, पञ्चाशत्, षष्ठि, सप्तति, अशीति,  
नवति शतम् ॥

वृत्तिः ॥ तदस्य परिमाणमिति वर्तते । पद्मत्यादयः शब्दा निपात्यन्ते । यद्विह लक्षणेनातुपपत्र तत्सर्वं निपात-  
नात्विसञ्ज्ञ ।

59. The following words are anomalous: pañkti 'a verse', viñśati 'twenty', triñśat 'thirty', chatvâriñśat 'forty', pañchâśat 'fifty', shashthi 'sixty', saptati 'seventy', asiti 'eighty', navati 'ninty', and sata 'a hundred'.

The words तद्यत्परि.पञ्च् are understood here also : पञ्च् is formed by adding ति to पञ्च्, the final being elided, meaning 'a verse the measure of which is five', i. e. a half-quarter consisting of 5 syllables. The word विशति- is formed by adding शति॒ to the word विन्, which replaces the two word द्वया-

संशतः as हौ दशतौ परिमाणमस्य संवस्य = विशतिः ॥ So the affix शत् comes after विश् representing चत्वारिंशतः; so for चतुर्णा॒ दशतौ we have चत्वारिन् and then add शत्, similarly with पञ्चाशत् ॥ Similarly with the rest.

*Note* :—All the rest appears to be the conjectural etymology of Patanjali and Kāśikā-Kāra, and hence it is omitted.

The word पंक्ति also means ‘a line’. As ब्राह्मणपंक्तिः, पिपीलिका पंक्तिः ॥ Here the sense has no relation to its etymology.

पञ्चद्वादशतौ वर्गे वा ॥ ६० ॥ पदानि ॥ पञ्चत्-दशतौ-वर्गे-वा ॥  
चृतिः ॥ पञ्चत् दशत् इत्येतौ निषाव्येते तदस्य परिमाणमित्यस्मिन्विषये वर्गेभिषये ।

60. The words pañchat and daśat in combination with varga, may be anomalously so formed, in the sense of ‘this is its measure’.

This ordains उति instead of कन् V. i. 22, which also comes in the alternative. As पञ्चद्वार्गः, दशद्वार्गः or पञ्चकोवर्गः, दशकोवर्ग ॥

सप्तनोअ॒ छन्दसि ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सप्तनः, अ॒ छन्दसि ॥

चृतिः ॥ वर्गेऽत्येव । तदस्य परिमाणमिति च । सप्तनशब्दाच्छन्दसि विषये उभ्ये प्रत्ययो भवति वर्गेभिषये ।

61. The affix aū (+—अ) comes after the word saptan, in the Chhandas, when the meaning is that of a Varga.

As सप्त साप्तान्यसृजन् ॥ The phrase तदस्य परिमाण is understood here.

त्रिशत्चत्वारिंशतोर्ब्रह्मणे संज्ञायां डण् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ त्रिशत्-चत्वारिंशतोः, ब्राह्मणे, संज्ञायाम्, डण् ॥

चृतिः ॥ तदस्य परिमाणमित्यव । वर्गेऽति निवृत्तम् । त्रिशत्चत्वारिंशत्चत्वारिंशत्यां संज्ञायां विषये उण् प्रत्ययो भवति, तदस्य परिमाणमित्यस्मिन्विषये ब्राह्मणेभिषये ॥

62. The affix daṇ (+—अ) comes after the words triñśat and chatvāriñśat, in the sense of ‘this is its measure’, when it is the Name denoting a Brāhmaṇa-book.

The word वर्ग does not govern this sūtra. The indicatory उ causes the elision of the last vowel with the consonant that follows it (VI. 4. 143). The force of the locative case in ब्राह्मणे is that of अभिषय and not विषय, i. e. when the word means a Brāhmaṇa itself. Had the force been that of विषय, it would have meant, ‘in the Brāhmaṇa literature’. As त्रिशत्चत्वारिः परिमाणमेषां ब्राह्मणानां = ऐशानि ब्राह्मणानि ‘The Brāhmaṇa containing thirty Adhyāyas’. So चात्वारिंशानि ब्राह्मणानि ॥ These being the names of certain Brāhmaṇas.

तदर्हति ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तद्-अर्हति ॥  
चृतिः ॥ तादेति हितीयासमर्थार्हते इत्यस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

63. The affixes V. 1. 18. &c, have also the sense of 'who deserves that',

The case in construction here is accusative. Thus श्वेतच्छवमर्हत् = श्वैतच्छविकः "who deserves the White Umbrella". So also वाञ्छयुभिकः, शत्यः, शतिकः साहसः ॥

**छेदादिभ्यो नित्यम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ छेदादिभ्यः, नित्यम् ॥**

वृत्तिः ॥ नित्यप्रहणं प्रत्ययार्थविशेषणम् । छेदादिभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यो नित्यमर्हतीत्यस्मिन्नर्थे यथाविहर्त प्रत्ययो भवति ॥

64. After the words छेद् &c in the second case in construction, the above-mentioned affixes have the sense of "who deserves that under all circumstances".

Thus छेदं नित्यमर्हति = छैदिकः, so also भैदिकः ॥

1 छेद, 2 भेद, 3 द्वेष, 4 लोह, 5 नर्त ( वर्त ), 6 कर्ष, 7 तीर्थ\*, 8 संप्रयोग, 9 विप्रयोग, 10 प्रयोग\*, 11 विप्रकर्ष, 12 प्रेषण, 13 संप्रश, 14 विप्रश\*, 15 विकर्ष\*, 16 प्रकर्ष\*, 17 विराग विरङ्गं च (from विराग is formed विरङ्गिक ), ॥

**शीर्षच्छेदायच्च ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शीर्ष-छेदात्, यत्, च ।**

वृत्तिः ॥ शीर्षच्छेदाद्वाद् द्वितीयासमर्थात्तिव्यमर्हतीत्यस्मिन्नर्थे यत् प्रत्ययो भवति चकाराययाविहितश्च ॥

65. The affix *yat* ( य ) as well as the above affixes come after the word Śirshachchheda in the accusative, in the sense of 'who deserves that under all circumstances'.

Thus शिरश्छेदं नित्यमर्हति = शीर्षच्छेद्यः, or शीर्षच्छेदिकः ॥ The word शिरस् is changed irregularly into शीर्ष before the affix.

**दण्डादिभ्यो यः ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ दण्डादिभ्यः, यः ॥**

वृत्तिः । नित्यान्तिं निवृत्तम् ॥ दण्डादिभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यो उर्हतीत्यस्मिन्नर्थे यः प्रत्ययो भवति । उक्तोपदादः ।

66. After the words *danda* &c in the accusative, the affix *ya* comes in the sense of 'who deserves that'.

The word नित्य does not govern this sūtra. This य debars उक्तं V. 1. 19. Thus इण्डमर्हति = इण्डयः 'deserving to be killed'. मुसल्यः &c.

1 उक्तं, 2 मुसल, 3 मधुर्पक, 4 कशा, 5 अर्ध, 6 मेष, 7 मेधा, 8 मुवर्ण\*, 9 उदक, 10 वध, 11 युग, 12 गुहा, 13 भाग, 14 इभ, 15 भङ्ग\*, ॥

Note.—The Siddhanta-Kaumudi gives the sūtra as इण्डादिभ्यो यत्; another version gives the sūtra as इण्डादिभ्यः only drawing the affix यत् from the last sūtra.

**छन्दसि च ॥ ६७ ॥ पदानि । छन्दसि, च ( यत् ) ॥**

वृत्तिः । प्रातिपदिकमात्राच्छन्दसि विशेष तदर्हतीत्यस्मिन्नर्थे यत् प्रत्ययो भवति । उज्जासीनामपदादः ।

67. The affix *yat* ( य ) comes in the sense of 'deserving that', in the Chandas, after every prātipadika.

This debars ठभ् &c. Thus उद्वक्षा वृत्तयः, शूष्यः पलाशः, गैर्यो देशः ॥ See VI. I. 213.

पात्राद् धश्च ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ पात्रात् घन्, च ॥

वृत्तिः । पात्राद्वाद् घन् प्रत्ययो भवति अकाराद्यच्च, तर्हंतीत्यस्मिन्नर्थे । ठक्तमोपवादः ।

68. The affix ghan (—इय) together with yat (य) comes in the sense of “deserving that”, after the word pâtra.

This debars ठक् and ठभ् ॥ The word पात्र denotes measure also. Thus पात्रमहति = पात्रयः or पात्रियः ॥

कडङ्करदक्षिणाच्छ च ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ कडङ्कर-दक्षिणात्, छ, च ॥

वृत्तिः । कडङ्करदक्षिणाद्वाद्यां छः प्रत्ययो भवति, अकाराद्यच्च तर्हंतीत्यस्मिन्निषये । ठकोपवादः ।

69. The affix chha (ईय) as well as yat (य) comes in the sense of ‘deserving that’, after the words kadañkara and dakshinâ.

This debars ठक् ॥ Thus कडङ्करमहति = कडङ्कीयः or कडङ्क्यः ‘one deserving straw’ such as a cow. So also दक्षिणीयः or दक्षिण्यो ब्राह्मणः ‘a Brâhmaṇa deserving alms.’

स्थालीबिलात् ॥ ७० ॥ पदानि । स्थालीबिलात्-(छ-यते)

वृत्तिः । छयतावतुवर्तते । स्थालीबिलश्वाच्छयतौ प्रत्ययो भवतः तर्हंतीत्यस्मिन्नर्थे । ठकोपवादै ।

70. The affixes chha (ईय) and yat (य) come in the sense of ‘deserving that,’ after the word sthâlibila.

This debars ठक् ॥ Thus स्थालीबिलीयास्तपुलः or स्थालीबिल्या ‘rice deserving the pot’ i. e. cookable rice.

यज्ञर्त्वगम्यां घण्डौ ॥ ७१ ॥ पदानि । यज्ञ-घुत्विग्भ्याम्-घ-घण्डौ ॥

वृत्तिः । यज्ञश्वाद्विक्शुद्धाच्च यथातेष्यं घण्डौ प्रत्ययो भवतः तर्हंतीत्यस्मिन्निषये । ठकोपवादै ।

वार्त्तिकम् ॥ यज्ञर्त्वगम्यां तत्कर्माहंतीत्युपसंख्यानम् ॥

71. The affixes gha (इय) and घन् (±—ईन) come respectively after the words yajña and ritvija, in the sense of ‘deserving that.’

This debars ठक् ॥ Thus यज्ञियो ब्राह्मणः ‘a Brâhmaṇa worthy of honor at a sacrifice.’ भार्त्विजीनो ब्राह्मणः ॥

*Vārt* :—After the words yajña and ritvija, these affixes have also the sense of “deserving the performance thereof”. Thus यज्ञकर्माहंति = यज्ञियो देशः ‘a place fit for the performance of sacrifice.’ घुत्विक् कर्माहंति = भार्त्विजीन ब्राह्मणकुलम् ॥

Here ends the governing power of ठक् V. I. 19 : hence forward is the government of ठभ् V. I. 18.

पारायणतुरायणचान्द्रायणं वर्त्तयति ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पारायण-तुरायण-चान्द्रा-यणम्, वर्तयति ( ठञ् )

वृत्तिः । समर्थविभक्तिरुवर्तते । अहतीति निवृत्तम् । पारायणादिन्यो द्वितीयासमर्थान्यो वर्त्तयतीत्यस्मिन्नर्थे डञ् प्रत्ययो भवति ।

72. The affix *thañ* (+—इक V. 1. 18) comes in the sense of ‘who performs this’, after the words *pârâyana*, *turâyana* and *chândrâyana*, being in the 2nd case in construction.

The force of अहति ceases. Thus पारायणिक शाच ‘a pupil, who reads under a teacher’: तौरायणिको वज्ञानः, चान्द्रायणिकस्तपस्ती ॥ The word पारायण means a ‘teacher’ (परस्य करोति) ॥

संशयमापन्नः ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ संशयम्-आपन्न (ठञ्) ॥

वृत्तिः । संशयशब्दाद् द्वितीयासमर्थापन्न इत्येतस्मिन्नर्थे डञ् प्रत्ययो भवति ।

73. The affix *thañ* (+—इक) comes after the word *sahasya* in the accusative construction, the sense being “fallen into this, or thrown into it”.

Thus संशयमापन्नः प्राप्तः = संशयिकः स्थाणः “a doubtful pillar”, i. e. in a precarious state.

योजनं गच्छति ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ योजनम्-गच्छति ( ठञ् ) ॥

वृत्तिः ॥ योजनशब्दाद् द्वितीयासमर्थाद् गच्छतीत्यस्मिन्नर्थे डञ् प्रत्ययो भवति ॥

याच्चिकम् ॥ क्रोशशतयोजनशतयोरूपसंख्यानम् ॥

वा० ॥ ततो भिगमनमर्हतीति च क्रोशशतयोजनशतयोरूपसंख्यानम् ॥

74. The affix *thañ* comes in the sense of ‘who goes’, after the word *yojana* in the accusative construction.

Thus योजनं गच्छति = योजनिकः ॥

*Vart*—So also after the words क्रोशशत and योजनशत. As क्रोशशतिकः, योजनशतिकः ॥

*Vart*—The affix after these two words means also “who is worthy to be approached from so far”. As क्रोशशतादभिगमनमर्हति = क्रोशशतिको भिक्षः, योजनशतिक आचार्यः ॥

पथः ष्कन् ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पथः- ष्कन् ॥

वृत्तिः ॥ पथितशब्दाद् द्वितीयासमर्थाद् गच्छतीत्यस्मिन्नर्थे ष्कनप्रत्ययो भवति ॥

75. The affix *shkan* (—क) comes in the same sense of ‘who goes there’, after the word *patha*, being in the 2nd case in construction.

Of the affix ष्कन्, ष् is for ढीष् (IV. 1. 41), and न् for accent (VI. 1. 197). As पन्थानं गच्छति = पैथिकः fem. पैथिकी ॥

पन्थो ण नित्यम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ पन्थो, ण, नित्यम् ॥  
वृत्तिः ॥ नित्यमहं प्रत्ययार्थविशेषणम् । पथः पन्थ इत्ययमादेशो भवति जब्र प्रत्ययो नित्यं गच्छतीत्यस्मि-  
निषये ॥

76. The affix na ( + अ ) comes after the word pantha, which becomes the substitute of pathin, the sense of the affix being "who always goes".

The word नित्य qualifies the sense of the affix. Thus पन्थानं नित्यं गच्छ-  
ति = पान्थः as पान्थो भिक्षां याचते ॥ Why नित्य ? See परिकः ॥

उत्तरपथेनाहृतं च ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ उत्तरपथेन-आहृतम्-च ( ठञ् ) ॥

वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । उत्तरपथशब्दात् तीयासमर्थाशहृतमित्येतस्मिनिषये ठञ् प्रत्ययो  
भवति ॥

वार्तिकम् ॥ आहृतप्रकरणे वारिजङ्गलस्थलकान्तारपूर्वपदादुपसंख्यानम् ॥

वा० ॥ अजपथशब्दकुपथाध्यां चौपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ मधुकनरिच्ययोरण स्थलात् ॥

77. The affix ठञ् comes, after the word 'uttarāpatha' in the third case in construction, in the sense of 'who passes by that way' and 'what is conveyed by that way'.

The construction of the sūtra shows that the base must be in the 3rd case. The word च shows that the word गच्छति 'who passes by that way' should also be read into the aphorism. Thus उत्तरपथेनाहृतः = औत्तरपथिकम् or उत्तरपथेन गच्छति = औत्तरपथिकः ॥

*Vārt* :—So also after the word पथ preceded by the words वारि, जङ्गल, स्थल, कान्तार the affix has the sense of 'conveyed by that way' or 'passing by that way'. As वारिपथेनाहृतः = वारिपथिकम्, वारिपथेन गच्छति = वारिपथिकः, so also जङ्गल-पथिक, स्थालपथिक, कान्तारपथिक, masculine or neuter according as the affix means conveyed or passing.

*Vārt* :—So also after the words अजपथ and शंकुपथ as, अजपयेनाहृतं गच्छति  
षा = अजपथिकः, शंकुपथिकः ॥

*Vārt* :—The affix अञ् comes after the word स्थलपथ when the thing conveyed or brought means 'honey' or 'pepper'. As स्थालपथं मधुकं, स्थालपथं मारिचम् ॥

कालात् ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ कालात् ( ठञ् ) ॥

वृत्तिः ॥ कालादित्यधिकारः । यदिति कर्त्त्वमनुक्रमित्यामः कालादिव्यवं तदेवित्यस्म ॥

78. In the following sūtras, the phrase "after a word denoting time", should be supplied to complete the sense.

The word कालात् bears rule in the following aphorisms upto V. I. 96 inclusive. Thus the next sūtra तेन निर्वृत्तम् means 'accomplished by means thereof'. We must read the word काल into it. As मासेन निर्वृत्तम् = मासिकम् &c.

तेन निर्वृत्तम् ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ तेन-निर्वृत्तम् ॥  
यूक्तिः ॥ तेनेति नवीयासमर्थाल्कालवाचिनः प्रातिपदिकानिर्वृत्तमित्यस्मिन्नर्थे उभ्रं प्रत्ययो भवति ॥

79. The affix *than* ( $\pm$ -इक) comes after a word denoting time, being in the third case in construction, in the sense of “to be accomplished by that time”.

Thus अहा निर्वृत्तं = आद्विकम् “to be accomplished in a day” i. e. a certain portion of reading &c, आर्धमासिकम्, सांवत्सरिकम् ॥

तमधीष्टो भूतो भूतो भावी ॥ ८० ॥ पदानि ॥ तमधीष्टो, भूतः, भूतः, भावी ॥  
यूक्तिः ॥ तमिति हितीयासमर्थाल्कालवाचिनः प्रातिपदिकाइषीष्टो भूतो भूतो शा भावीत्यस्मिन्नर्थे वयाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

80. The above-affixes come after a word expressing time, in the accusative case in construction, in the senses of “solicited to instruct for such a period, hired for such a period, which had lasted for such a period, or which will last so long”.

The word धीष्टः means “honorary office”, therefore ‘one solicited to teach, but who accepts no pay’ III. 3. 161, भूतः means “engaged on wages”, भूतः means ‘the time pervaded or occupied by its existence’, and भावी the same as last in the future. The word denoting time will be in the second case, by II. 3. 5. Thus मासधीष्टः = मासिकोऽध्यापकः, so also मासंभूतः = मासिकः कर्मकारः, मासंभूतः = मासिको व्याधिः, मासंभावी = मासिक उत्सवः ॥

Q. The solicitation (अध्येषण) and hiring (भरण) only take a short time, how can these acts extend over a month?

A. It is not these acts, but their results which extend over a month, such as, teaching and serving.

मासाद्वयसि यत्खज्ञौ ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ मासाद्, वयसि, यत्-खज्ञौ ॥  
यूक्तिः ॥ मासशब्दाद्वयस्यभिधेये यत्खज्ञौ प्रत्ययौ भवतः । उभ्रोऽपवाहौ ॥

81. The affixes *yat* (-य) and *khañ* ( $\pm$ -इन) come after the word *māsa*, in denoting ‘age’.

This debars उभ्रं ॥ The word भूतः of the previous sūtra should be read into this. Thus मासंभूतः = मास्यः or मासीनः ‘a month old’.

Why do we say when denoting ‘age’? Observe मासिकः ॥

द्विगोर्यप् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, यप् ॥

यूक्तिः ॥ मासाद्वयसीति वर्तते । मासान्ताद् द्विगोर्यप् प्रत्ययो भवति वयस्यभिधेये ।

82. The affix *yap* (य) comes after the word *māsa* when forming a Dvigu compound ; and meaning ‘age’.

Thus द्वौ मासौ भूतः = द्विमास्यः, त्रिमास्यः ॥

षष्ठ्मासाण् प्यच्च ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ षष्ठ्मासात् प्यत्-च ॥  
वृत्तिः ॥ वयसीत्येव । षष्ठ्मासशब्दाद्वयस्यभिधेये प्यत् प्रत्ययो भवति, यप् च ॥

83. After the word shañmâsa, come the affixes nyat (ए—य) as well as यप् and उञ्, in the sense of 'age'.

Thus षष्ठ्मास्यः, षष्ठ्मास्यः, and षष्ठ्मासिकः ॥

अवयसि उञ्च ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ अवयसि, उन्, च ॥  
वृत्तिः ॥ षष्ठ्मासशब्दाद्वयस्यभिधेये उन् प्रत्ययो भवति ॥

84. The affix than (—इक) comes also after the word shañmâsa, when 'age' is not meant.

The च draws in the affix प्यत् also. Thus षष्ठ्मासिकः or षष्ठ्मास्यो रोगः 'a disease lasting six months'.

समायाः खः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ समायाः, खः ॥

वृत्तिः ॥ अधीटादशश्चत्वार्ये इर्या अनुवर्त्तन्ते । समाशब्दाद् द्वितीयासमर्याद् अधीटादिष्वर्थेषु खः प्रत्ययो भवति । उञ्जोपवादः ॥

85. The affix kha (ईन) comes in the fourfold senses of solicited, hired, lasted, and will last, after the word samâ.

This debars उञ् ॥ Thus समाधीयो, भूतो भूतो भावी वा = समीनः ॥ Some say, the sense of the affix is तेन निर्वृत्तं V. i. 79, as समया निर्वृत्तः = समीनः ॥

द्विगोर्वा ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ द्विगोः-वा ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ समायाः ख इत्येव । समाशब्दान्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु पञ्चमु वा खः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix kha comes optionally in the senses taught in V. i. 76, 80, after the word Samâ, forming a Dvigu.

In the alternative उञ् will also apply. The Vârtika taught in V. i. 20 (प्राप्तते: संख्यापूर्वपवानां तदन्तभण्ण मलुकिं) applies here also. Thus द्विमासीनः or द्वैमासिकः, त्रिमासीनः or त्रैमासिकः ॥

रात्रियहस्संवत्सराच्च ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ रात्रि-अहः-संवत्सरात्, च ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ रात्रि अहः संवत्सर इत्येवमन्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु वा खः प्रत्ययो भवति । खेन मुक्ते पक्षे उ-भाषि भवति ॥

87. The affix kha optionally comes in the fivefold senses (V. i. 79, 82), after the words râtri, ahan, and sam-vatsara, occasioning a Dvigu.

In the alternative उञ् will also come. Thus द्विरात्रीणः, द्वैरात्रिकः, द्वपहीनः VI. 4. 145 or द्वैयडिकः, द्विसंवत्सरीणः, द्विसांवत्सरिकः VII. 3. 15.

वर्षालुक् च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ वर्षात् लुक्, च ॥  
 वृत्तिः ॥ द्विगोरित्येव । वर्षान्ताद् द्विगोरिवृत्तादिव्यर्थेषु वा खः प्रत्ययो भवति । पक्षे ठभ् । सयोऽथ या  
 लुग्भवति ॥

88. The above affixes kha and ṭhañ may also be elided after a Dvigu ending in varshâ.

The affix ख as well as ठभ् come in the five fold senses V. 1. 79, 80, after the word वर्षा forming a Dvigu; and these two affixes may also be elided optionally. Thus we have three forms; द्विवर्षीणो, द्विवर्षीको or द्विवर्षो व्याधिः ‘a disease that lasted two years’. Compare VII. 3. 16; but when the sense is that of भावी, the form will be द्विवर्षिकः ॥

चित्तवति नित्यम् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ चित्तवति-नित्यम् ( लुक् ) ॥

वृत्तिः ॥ चित्तवति प्रत्ययार्थे इभिर्येव वर्षशब्दान्ताद् द्विगोरिवृत्तादिव्यर्थेषु स्पष्टस्य प्रत्ययस्य नित्यं लुग्भवति ॥

89. The affixes meaning accomplished &c V. 1. 79, 80, are necessarily elided after the word varshâ forming a Dvigu, when it refers to a being endowed with reason.

Here the elision is compulsory and not optional as in the last. Thus द्विवर्षो शरकः ‘a boy two years old’. Why do we say चित्तवति “when meaning endowed with reason”? Observe द्विवर्षीणो व्याधिः ॥

षष्ठिकाः षष्ठिरात्रेण पच्यन्ते ॥ १०० ॥ पदानि ॥ षष्ठिकाः, षष्ठिरात्रेण, पच्यन्ते ॥

वृत्तिः ॥ षष्ठिकशब्दो निपात्यते. बहुवचनमतन्त्रम् । षष्ठिरात्रेण तृतीयासमर्थाल्कन् प्रत्ययो निपात्यते पच्यन्तात्येतस्मिन्नर्थे; रात्रिशब्दस्य च लोपः ॥

90. The anomalously formed word shashṭikāḥ has the meaning of “what are matured in six nights”.

The word षष्ठिकाः may be said to be formed by adding कन् to षष्ठिरात्रि in the 3rd case in construction, then eliding the word रात्रि, the force of the affix being ‘matured’. Thus षष्ठिरात्रेण पच्यन्ते = षष्ठिकाः ‘a kind of barley’. It is a name of barley and therefore does not apply to pulse, beans &c, though they may also ripen in six days.

वत्सरान्ताच्छल्लन्दसि ॥ ११ ॥ पदानि ॥ वत्सरान्तात्, छः, छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ वत्सरान्तात्यातिपदिकान्त्रिवृत्तादिव्यर्थेषु छन्दसि विषये छः प्रत्ययो भवति । ठओपवादः ॥

91. The affix chha (ईय) comes in the Chhandas, in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after a stem ending with vatsara.

This debars ठभ् ॥ Thus इहस्तरीयः, इवावत्सरीयः ॥

संपरिपूर्वात्ख च ॥ १२ ॥ पदानि ॥ संपरिपूर्वात् ख च ॥

वृत्तिः ॥ संपरिपूर्वात्खल्लरान्तात्यातिपदिकाच्छल्लन्दसि विषये निर्वृत्तादिव्यर्थेषु खः प्रत्ययो भवति, चकाराच्छल्लन्दसि ॥

92. The affixes इन् (ईन) and छ (ईय) come in the Chhandas in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after the word vatsara, when preceded by sam and pari.

Thus संवस्तरीणः and संवस्तरीयः, परिवस्तरीणः and परिवस्तरीयः ॥

तेन परिजप्यलभ्यकार्यसुकरम् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ तेन-परिजप्य, लभ्य, कार्य, सुकरम्-(ठञ्च) ॥

बृत्तिः ॥ तेनेति द्वितीयासमर्थाल्कालवाचिनः प्रातिपदिकात्परिजप्य लभ्य कार्यं सुकर इत्येतत्पर्येषु ठम् प्रथयो भवति ॥

93. The affix ठान् (+/-इक or क) comes after a word denoting time, in the 3rd case in construction, in the sense of “to be subdued, to be gained or attained, to be completed and to be easily completed in that time”.

Thus मासेनःपरिजप्यः (शक्यते जेतुं)=मासिको घ्याधिः, सांवस्तरिको घ्याधिः, मासेन लभ्यः =मासिकः पटः, मासेन कार्ये=मासिकं चान्द्रायणं, मासेन सुकरो=मासिकः प्राप्तादः ॥

तदस्य ब्रह्मचर्यम् (ठञ्च) ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ तत्-अस्य, ब्रह्मचर्यम् ॥

बृत्तिः ॥ तदिति प्रथमा समर्थादस्येति ब्रह्मचर्ये ठञ्च प्रत्ययो भवति, यत्तदस्येति निर्विटं ब्रह्मचर्ये चेदभवति ॥ तदिति द्वितीयासमर्थाल्कालवाचिनः प्रातिपदिकात्परिजप्येति ब्रह्मचर्ये ठञ्च प्रत्ययो भवति ब्रह्मचर्ये चेदगम्यते ॥ वार्तिकम् । महानाम्नायादियः वर्षीसमर्थेण उपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ तथारतीति च ॥ वा० ॥ अवान्तरदीक्षादिभ्यो डिनिर्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ अद्याचत्वारिंशतो इदुंश डिनिर्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ चातुर्मास्यानां यलोपश्च इदुंश डिनिर्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ चतुर्मासाण् प्यो यज्ञे ॥ वा० ॥ संज्ञायामप्यवक्तव्यः ॥

94. The affix ठान् comes after a word of time in the sense of “an abstinence that lasts so long” or “who practises abstinence so long”.

The word तद् shows that the word must be in the accusative case; अस्य shows the force of the affix, ब्रह्मचर्यः joins both. Thus मासं ब्रह्मचर्यमस्य =मासिको ब्रह्मचर्याती “who practises abstinence for a month”. So also आर्धमासिकः, सांवस्तरिकः ॥

Another explanation is, the affix ठान् comes after a word in the *first* case in construction, when the sense is that of an abstinence which lasts for such a period. As मासोऽस्य ब्रह्मचर्यस्य =मासिकं ब्रह्मचर्यम् “an abstinence lasting for a month”. आर्धमासिकं, सांवस्तरिकं ॥

In the first case the affix relates to a person, in the second, to the vow itself. Both these explanations are valid, as the structure of the aphorism is open to both constructions.

*Vart* :—So also after the words महानाम्नी &c in the genitive construction. As महानामिकम्, गैदानिकम्, आदित्य ऋतिकम् ॥

*Vārt* :—After those words, the affix means also ‘who practises that’.

As महानामीश्चरति = माहानामिकः, आदित्यव्रतिकः, गौदानिकः ॥ महानामी + ठङ् = महानामन् + ठङ् (VI. 3. 35 *Vārt*) = माहानामिकः (VI. 4. 144). महानाम्य अच्चः, तत् सहचरितं ब्रतं ॥

*Vārt* :—The affix दिने comes after the words अदान्तरवीक्षा &c, in the sense of ‘who practices’. As अवान्तरवीक्षांचरति = अवान्तरवीक्षी, तिलत्रितिन् ॥

*Vārt* :—The affixes इदुन् and दिने come after the word अष्टचत्वारिंशत्, as अष्टचत्वारिंशत्वार्दूर्धाणि ब्रतंचरति = अष्टचत्वारिंशकः or अष्टचत्वारिंशिन् ॥

*Vārt* :—The same affixes come after the words चतुर्मास्य &c, the final य being elided. As चतुर्मास्यानि चरति = चातुर्मासकः or चातुर्मासिन् ॥

*Vārt* :—The affix एव comes after चतुर्मासि, in the sense of ‘produced there’. As चतुर्षु मासेषु भवानि = चातुर्मास्यानि ॥ It refers to a sacrifice.

*Vārt* :—The affix अण् comes, when it is a Name, as, चतुर्षु मासेषु भवा = चातुर्मासी पौर्णामी ॥ So also आषाढी, कात्तिकी, फाल्गुनी ॥

तस्य च दक्षिणा यज्ञाख्येभ्यः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ तस्य, च, दक्षिणा, यज्ञाख्येभ्यः (ठङ्)

वृत्तिः । तस्येति षष्ठीसमर्थेन्द्रो यज्ञाख्येभ्यो दक्षिणेत्यस्मिन्नर्थे ठङ् प्रत्ययो भवति ।

95. The affix ठाण्, comes after a word being the name of a sacrifice, in the sense of “the fee thereof”.

As अग्निष्टोमस्य दक्षिणा = अग्निष्टोमिकी, वाजपेयिकी, राजसूयिकी ॥

The word आख्या in the sūtra implies that the affix comes even after those sacrifice-denoting words which do not express time (V. 1. 78); had it not been used, the sūtra would have applied only to such sacrifice-denoting words as एकाहः, शारद्याह, which are time-denoting words as well. The Vartika in V. 1. 20 would apply to शारद्याह &c. Some texts do not read च in the sūtra.

तत्र च दीयते कार्यं भवत् ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ तत्र, च, दीयते, कार्यं, भवत् (ठङ्) ॥

वृत्तिः । तत्रेति सप्तमीसमर्थात्कालदाचिनः प्रातिपदिकादीयते कार्यमित्येत्योरर्थयोर्भवत्यत्ययो भवति ।

96. The affixes having the sense of भव (IV. 3. 53, IV. 3. 11) come after a time-denoting word, in the sense of “what is given in that, and what is done in that”.

As मासे भवन् = मासिकं (IV. 3. 11). This word also means मासे दीयते and मासे कार्यं ॥ Similarly सांवर्तसरिकं, प्रावृषेण्यं (IV. 3. 17), वासन्तिकम् (IV. 3. 20), वासन्तम् (IV. 3. 16), हैमन्तस् (IV. 3. 22), हैमन्तम् (IV. 3. 16), हैमन्तिकम् (IV. 3. 21), शारदम् (IV. 3. 16). All these words mean also what is given or done in those seasons. The word तत्र in भवत् means that all the rules of तत्रभवः (IV. 3. 53) apply here.

This sūtra should be divided into two parts, one joining with the previous sūtra, as तत्र च दीयते, यज्ञाख्येभ्यः, as अग्निष्टोमिकं भन्तं, राजसूयिकम्, वाजपेयिकम् ॥

So far does the word काल V. i. 78, bear rule. Hereafter general affixes will be taught.

**व्युष्टादिभ्यो अ॒ ॥ ९७ ॥ पदादि ॥ व्युष्टादिभ्यः, अ॒ ॥**

वृत्तिः । तत्रेति सप्तमीसमर्थ्यो व्युष्टादिभ्यो शीघ्रते कार्यमित्येतयोरण् प्रत्ययो भवति ।  
वार्त्तिकम् ॥ अण्प्रकरणे अग्निपश्चादिभ्य उपसंख्यानम् ।

97. The affix अ॒ (±—अ) comes after the words व्युष्ट &c in the 7th case in construction, the sense of “being given therein or done therein”.

Thus व्युष्टे शीघ्रते कार्ये वा = वैव्युष्टम्, नैत्यम् ॥

**Vartika:**—So also after the words अग्निपह &c. As, आग्निपहम्, पैलमूलम् ॥ This Vārtika can be dispensed with, as the word अग्निपह &c can be included in the व्युष्टादि list of words.

१ व्युष्ट, २ नित्य, ३ निष्कर्मण, ४ प्रवेशन, ५ उपसंक्रमण, ६ तीर्थ, ७ अस्तरण (आस्तरण), ८ संभास, ९ संघात, १० अग्निपह, ११ पीलमूल (पील, मूल), १२ प्रवास, १३ उपवास, १४ संधम, १५ शीर्थ ॥

**तेन यथाकथाचहस्ताभ्यां णयतौ ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ तेन, यथा, कथाच, हस्ताभ्याम्, णयतौ ॥**

वृत्तिः । शीघ्रते कार्यमिति वर्तते । तेनेति तृतीयासमर्थाभ्यां यथाकथाचहस्तशब्दाभ्यां यथासंख्यं णयतौ प्रत्ययो भवतः ।

98. The affix ण (±—अ) and यत् come respectively after the words yathâ-kathâ-cha, and hasta, being in the third case in construction, having the sense of what is “ given or is done in this way or with this ”.

The words शीघ्रते and कार्य apply to both; the rule of यथासंख्यः (I. 3. 10) not applying to it. The word यथाकथाच is an Indeclinable, meaning contempt. Of course this word cannot take any case-affix, it therefore only gives the sense of third case. As यथा कथाच शीघ्रते कार्ये वा = यथाकथाचम्; हस्तेन शीघ्रते कार्ये वा = हस्तयम् ॥

**संपादिनि ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ संपादिनि (ठञ्) ॥**

वृत्तिः ॥ तेनत्येव । तृतीयासमर्थात्संपादिन्यभिधेये ठञ् प्रत्ययो भवति ।

99. The affix ठञ् (±—इक) comes after a word in the Instrumental case in construction, in the sense of “fitted for that”.

The word संपत्तिः means ‘suitable, proper, fit’. The word संपादिन् is formed by adding नि to संपद्, the force of the affix being that of necessity (III. 3. 170). As कर्णविद्काभ्यां संपादि मुखं = कार्णवेद्किं सुखं ‘a face fit for ear-rings’. वाञ्छयुगिकम् चारीरम् i. e. वस्त्रयुगेन विशेषतः शोभते ॥

कर्मवेषाद्यत् ॥ १०० ॥ पदानि ॥ कर्म-वेषात्-यत् ॥

वृत्तिः ॥ कर्मवेषशब्दाभ्यां तृतीयासमर्थाभ्यां व्यवन्ययो भवति संपादिनीत्येतत्सिनिष्यते । ठजोपवाहः ॥

100. The affix *yat* (य) comes in the sense of “being fitted with that”, after the words *karma* and *vesha*, in the third-case in construction.

This debars *thañ*. कर्मणा संपदते = कर्मधं शारारम्, वेषेण संपदते = वेष्यो नटः ॥ For accent see VI. 1. 213.

तस्मै-प्रभवति संतापादिभ्यः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ तस्मै-प्रभवति, सन्तापादिभ्य  
(ठञ्) ॥

वृत्तिः ॥ तस्माद्विच्छुर्यासमर्थेभ्यः संतापादिभ्यः प्रभवतीत्यसिनिष्यते ठञ् प्रत्ययो भवति ।

101. The affix *thañ* (+—इक) comes after the word *santāpa* &c in the dative construction, in the sense of “what is able to effect that”.

The word प्रभवति means ‘able, capable’. The dative here has the force of अलम् (II. 3. 16). As, संतापाय प्रभवति = सांतापिकः, सांत्राहिकः ॥

1 संताप, 2 संनाह, 3 संग्राम, 4 संयोग, 5 संपराय, 6 संवेशन, 7 संपेष, 8 निष्पेष, 9 सर्ग, 10 निसर्ग, 11 विसर्ग, 12 उपसर्ग, 13 प्रवास, 14 उपवास, 15 संधात, 16 संवेष\*, 17 संवास\*, 18 संमोदन, 19 सत्तु, 20 मांसौदानादिगृहीतादपि, 21 असर्ग ॥

योगाद्यञ्च ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ योगात्, यत्, च ॥

वृत्तिः । योगशब्दाद्यव्यवन्ययो भवति, चक्रारद् ठञ्, तस्मै प्रभवतीत्यसिनिष्यते ।

102. The affix *yat* (य) is also added in this sense of ‘able to effect that’, after the word *yoga*.

Thus योगाय प्रभवति = योग्यः or योगिकः ॥

कर्मण उकञ् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ कर्मणः, उकञ् ॥

वृत्तिः । कर्मशब्दादुकञ् प्रत्ययोभवति तस्य प्रभवतीत्येतत्सिनिष्यते । ठजो उपवाहः ।

103. The affix *ukañ* (+/ उक) comes after the word *Karman*, in the same sense of ‘able to effect that’.

This debars ठञ्. As कर्मणे प्रभवति = कार्षुकं धनुः ॥ This word कार्षुकम् means always a ‘bow’, and is never employed to designate anything else.

समयस्तदस्य प्राप्तम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ समयः, तत्, अस्य, प्राप्तम् (ठञ्) ॥

वृत्तिः । समयशब्दात् ताद्विति प्रथमासमर्थाद् अस्येति षष्ठ्यर्थे ठञ् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थं प्राप्तं चेद् भवति ॥

104. The affix *thañ* (+—इक) comes after the word *samaya* in the first case in construction, in the sense of “that has arrived for it”.

Thus सामयिकं कर्म = 'a work for which the time has come'.

**ऋतोरण् ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ ऋतोः, अण् ॥**

वृत्तिः । तदस्य प्राप्तमित्यनुवर्त्तते । ऋतुशब्दाच्चाशिति प्रथमा समयोदृ, अस्येति षष्ठ्यये उण् प्रत्ययो भवति, तदस्य प्राप्तमित्येतस्मिन् विषये ।

वाच्चिकम् । तदस्य प्रकरणे उपवस्थादिष्य उपसंख्यानम् ॥

105. The affix *aṇ* (+—अ) comes after the word *ṛitu*, meaning "that has come for it".

As ऋतुःप्राप्तोऽस्य = ज्ञार्त्तवं पुष्टम् (Guṇa by VI. 4. 146) "the flower for which the season has arrived".

*Vart*—So also after the words उपवस्थ &c. As औपवस्थम्, प्राप्तिश्चम् ॥

**छन्दसि घस् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ छन्दसि, घस् ॥**

वृत्तिः ॥ ऋतुशब्दाच्चन्दसि विषये घस् प्रत्ययो भवति तदस्य प्राप्तमित्यस्मिन्दिषये । अणोपवाहः ।

106. In the Chhandas, the affix *ghas* (इ) comes after the word *ऋतु* in the same sense of 'season has come for it'.

This debars अण्. As अयंते ग्रेनिर्भवियः ॥ Here there is no Guṇa by VI. 4. 146, because by sūtra I. 4. 16, *ऋतु* before the affix घस् gets the designation of पञ्, hence the guṇa rule which applies to भ (I. 4. 18) does not apply.

**कालाद्यत् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ कालात्, यत् ॥**

वृत्तिः ॥ कालशब्दाद्यप्रत्ययो भवति तदस्य प्राप्तमित्यस्मिन्दिषये ।

107. The affix *yat* (य) comes after the word *Kāla*, in the same sense of 'time has come for it'.

As काल्यस्तापः, काल्यं शीति ॥ See VI. 1. 213.

**प्रकृष्टे टञ् ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ प्रकृष्टे टञ् ॥**

वृत्तिः ॥ कालादिष्येव, तदस्येति च । प्राप्तमिति निवृत्तम् । प्रकर्षेण काले विशेष्यते प्रकर्षे वर्तमानात्कालान्वयमासमर्थादिष्येति षष्ठ्यये उण् प्रत्ययो भवति ।

108. The affix *ṭhañ* (+—इक) comes after the word *Kāla* in the first case in construction, in the sense of "long-standing".

As प्रकृष्टो कालोऽस्त्व = कालिकमृणम् "long-standing debt". कालिकम् वैरम् "long-standing enmity".

In this sūtra काल and तदस्य are understood, but not so the word प्राप्तम् ॥

**प्रयोजनम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ प्रयोजनम्(उञ्) ॥**

वृत्तिः ॥ तविति प्रथमासमर्थादिष्येति षष्ठ्यये उञ् प्रत्ययो भवति, यत्तत्त्वयमासमर्थं प्रयोजनं चेत्तद्वाति ॥

109. The affix *ṭhañ* (+—इक) comes after a word in the first case in construction in the sense of "that whose occasion or purpose is this".

As इन्द्रमहः प्रयोजनमस्य = ऐन्द्रमहिकम्, गाङ्गामहिकम् ॥

विशाखावाढादण्मन्थदण्डयोः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ विशाखा-अवाढात्, अण्, मन्थ-दण्डयोः ॥

वृत्तिः ॥ विशाखावाढादाश्वामण् प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनमित्येतस्मिन्प्रयो यथासंख्यं मन्थदण्डयोरभिधेययोः ।

वार्तिकम् । चूडादिभ्य उपसंख्यानम् ॥

110. The affix *aṇ* (+—अ) comes in the sense of ‘that whose purpose is this’, after the words *viśākhā*, and *ashāḍhā*, when the derivative of the first is combined with मन्थ and that of the second with दण्ड ॥

As वैशाखो मन्थः, आवाढो दण्डः ॥

*Vart* :—So also after the words अवा &c. As अवा प्रयोजनमस्य = औडम्, अवा प्रयोजनमस्य = आदम् ॥

अनुप्रवचनादिभ्यश्चः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ अनुप्रवचनादिभ्यः, छः ॥

वृत्तिः ॥ अनुप्रवचनादिभ्यः प्रातिपदिके-भ्यश्चः प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनमित्यस्मिन्प्रयो य ठजोपवादः । वार्तिकम् ॥ विशिष्टपूरिपितृहिप्रकृतेनात्सपूर्वपदादुपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ स्वर्गादिभ्यो यद्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ पुण्याह्वाचनादिभ्यो लुग्वक्तव्यः ॥

111. The affix *Chha* (ईय) comes in the same sense of ‘that whose purpose is this’, after the words अनुप्रवचन &c.

This debars छश्च ॥ Thus अनुप्रवचनं प्रयोजनमस्य = अनुप्रवचनीयम्, उत्थापनीयम् ॥

*Vart* :—So also after the derivatives formed by the affix अन् (अ) from the radicals विश्, ‘to enter’, पूर्, ‘to fill’, पत् ‘to fall’, and रुह ‘to mount’, when preceded by a word. As शृहप्रवेशानीयम्, प्रपापूरणीयम्, अश्वपतनीयम्, प्रासादरोहणीयम् ॥

*Vart* :—The affix अन् comes after the words स्वर्ग &c. स्वर्गं प्रयोजनमस्य = स्वर्गम्, यशाप्यम्, आयुष्यम्, काम्यम्, धन्यम् ॥

*Vart* :—The affix is elided after the words पुण्याह्वाचन &c. As, पुण्याह्वाचनं प्रयोजनमस्य = पुण्याह्वाचनं, स्वस्तिवाचनं, शान्तिवाचनम् ॥

1 अनुप्रवचन, 2 उत्थापन, 3 उपस्थापन, 4 संवेशन, 5 प्रवेशन, 6 अनुप्रवेशन, 7 अनुवासन, 8 अनुवचन, 9 अनुवाचन, 10 अन्वारोहण, 11 प्रारम्भण, 12 आरम्भण, 13 आरोहण, 14 अनुवेशन, 15 अनुवादन, 16 प्रोहण ॥

समापनात्सपूर्वपदात् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ समापनात्, सपूर्वपदात् (छः) ॥

वृत्तिः ॥ समापनशब्दात्सपूर्वपदादिभ्यमानपूर्वपदाच्छः प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनमित्येतस्मिन्प्रयो य ठजोपवादः ।

112. The affix *Chha* comes in the same sense of “that whose purpose is this”, after the word *samāpana*, when it has a word in composition preceding it.

This debars ठञ् ॥ Thus छन्दः समापनं प्रयोजनमस्य=छन्दः समापनीयम्, व्याकरण समापनीयम् ॥ The specific mention of the word पद in the aphorism indicates that the rule will not apply when a word other than a 'pada,' such as the affix 'bahuch,' V. 3. 68. precedes the word Samāpana.

ऐकागारिकद् चौरे ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ ऐकागारिकद् चौरे ॥

वृत्तिः ॥ ऐकागारिकद् इति निपात्यते चौरेभिर्भेदे ।

113. The word ऐकागारिकद् is irregularly formed, in the sense of a 'thief'.

The feminine will be in डीप्. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य=ऐकागारिकः fem. ° की ॥ This word can be regularly formed by ठञ्, but it will always be restricted to mean a thief. When any other thing is designated, it will not take this affix. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य भिक्षा:, here there will be no affixing. The feminine moreover will be in डीप् ॥ Some say the word is formed by adding the affix इकद् with the irregular Vṛiddhi of the first syllable.

आकालिकडायन्तवचने ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आकालिक द्, आयन्तवचने ॥

वृत्तिः ॥ आकालिकद् इति निपात्यते आयन्तवचने । समानकालशब्दस्याकालशब्द भ्रातृशः । आयन्तयो-इचेतद्विशेषणम् । इकद् प्रत्ययश्च निपात्यते ।

वार्त्तिकम् । आकालाद् उभ्यः ॥

114. The word आकालिकद् is irregularly formed in the sense of "what coincides with the beginning and the end i. e. what lasts only an instant".

The word आकाल is substituted for समानकाल. Thus आकालिकः स्तनयिस्तु: 'a thunder lasting for an instant'. आकालिकी विद्युत् "a lightening lasting a twinkle". i. e. whose death is equal to its time of birth or dying as soon as born.

*Varttī*—The affixes ठन् and ठञ् also come after आकाल; as आकालिका विद्युत् ॥

So far is the governing power of the affix ठञ् V. I. 18.

तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ तेन, तुल्यं-क्रिया-चेत् वतिः ॥

वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थात्तुल्यमित्यर्थे वतिः प्रत्ययो भवति यत्तुल्यं क्रिया चेत्ता भवति ॥

115. The affix vati (वत्) comes after a word in the third case in construction, in the sense of "like that", when the meaning is 'similarity of action'.

As ब्राह्मणेन तुल्यं वर्तते = ब्राह्मणवत्, राजवत् ॥

Why do we say "action"? The affix will not be joined when the similarity is in 'quality'. As पुत्रेणसह स्थूलः "as big as the son", पुत्रेण तुल्यः पिङ्गलः ॥

तत्र तस्येव ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ तत्र, तस्य, इव (वतिः) ॥

वृत्तिः ॥ तवेति सप्तमीसमर्थाच्चस्येति षष्ठीसमर्थाच्च इवार्थे वतिः प्रत्ययो भवति ॥

116. The affix vati comes also in the sense of “like what is therein or thereof”.

As मथुरायानिव = मथुरावत् ‘like that in Mathura’. as मथुरादत्, कुम्भे प्राकारः, पादलिपु उभवत् साकेते परिखा; देवदत्तस्येव देवदत्तवद् यज्ञशक्त्य गावः &c.

तदर्हम् ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ तद्-अर्हम् ( वतिः ) ॥

वृत्तिः ॥ तविति द्वितीयासमर्थाद्विभिलेतस्मिन्नर्थे वतिः प्रत्ययो भवति ॥

117. The affix vati comes after a word in the second case in construction, in the sense of “befitting that or suited to that”.

As राजनमर्हते = राजवत् पालनम् “the protection as befits a king i.e. as a king should protect”. ब्राह्मणवत्, कल्पिवत्, क्षत्रियवत् ॥

उपसर्गाच्छन्दसि धात्वर्थे ॥ ११८ ॥ पदानि ॥ उपसर्गादि-छन्दसि-धात्वर्थे(वति) ॥  
वृत्तिः ॥ उपसर्गात्त्वाधेन धात्वर्थे वर्त्तमानात्त्वर्थे वतिः प्रत्ययो भवति छन्दसि विषये ॥

118. In the Chhandas, the affix vati is added to an Upasarga (Preposition), in the sense of a verbal root.

As the word उद्धतः and निवतः in the following Rik ( X. 142. 4 ).

यदुद्धते निवते यात्रिं वस्तुत् पृथगेषि प्रगुर्धिनीतु सेना ॥ “When thou O Fire ! goest burning high ( उद्धतः = उद्धतात् ) and low ( निवतः = निवतात् ) trees &c.

तस्य भावस्त्वतलौ ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ तस्य-भावः- त्वतलौ ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति षष्ठीसमर्थाद् भाव इवेतस्मिन्नर्थे त्वतलौ प्रत्ययो भवतः ॥

119. The affixes tva ( त्व ) and tal ( — — त or ता ) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of “the nature thereof”.

As अश्वस्य भावः = अश्वत्वम् or अश्वेता, गोत्वम् or गोता ॥

आ च त्वात् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ आ-च-त्वात् ( त्व-तलौ ) ॥

वृत्तिः ॥ ब्रह्मणस्व इति वश्यति । आ एतस्मात्त्वयंसंशब्दनाद् यानित जर्थमनुकमिष्याम, स्त्रव त्वतलौ प्रत्ययावधिकृतौ वेदितव्यौ ॥

120. From this forward as far as the aphorism V. 1. 136, the affixes त्व and तल् bear rule.

Thus in V. 1. 122, त्व and तल् are read, giving the forms पृथुत्वम् and पृथुता &c. This rule is intended to secure admission for these two affixes notwithstanding the bars in the shape of subsequent aphorisms directing the employment of other affixes. These affixes signify, in addition to भाव (nature), कर्म (action) also, in V. 1. 124. The word च in the aphorism is intended to secure their admission notwithstanding the affixes नज् and नन् (VI. 1. 87). Thus स्त्रियाः भावः = स्त्रीणम्, स्त्रीत्वम्, स्त्रीता ‘the nature of a female’. पुंस्तम्, पुंस्ता, पैंस्तम् ॥

न नज्पूर्वात्तुरुषादचतुरसंगतलवणवटबुधकतरसलसेभ्यः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥  
ननभ्पूर्वात्, तत्पुरुषात्, अचतुर-संगत-लवण-वट-बुध-कत-रस-लसेभ्यः ॥  
वृत्तिः ॥ इत उत्तरे ये भावप्रत्ययास्ते नज्पूर्वात्तुरुषात् भवति चतुरशीन्वर्जित्वा ॥

121. The affixes denoting 'nature', taught hereafter, do not come after a Tatpurusha compound formed by the negative particle नज्, with the exception of the following:—chatura, saṅgata, lavaṇa, vaṭa, budha, kata, rasa, and lasa.

Thus the words अपति, अपटु and अरमणीय will have two forms only i. e. अपतित्वम् or अपतिता, अपदुत्तम् or अपदुता, अरमणीयत्वम् or अरमणीयता ॥ While by V. I. 128, other compounds will have यक् also, as सैनापत्यम् ॥ An exception to this is आविर्बूर्य (VII. 2. 25), as used by the author himself. Why do we say नज् पूर्वात् "a Tatpurusha whose first member is नज्"? Observe बाहृपत्यम्, प्राजापत्यम् ॥

Why do we say 'after a Tatpurusha'? Observe, when the word अपड् is a Bahuvrihi compound meaning नास्य पटवः सन्ति, its derivative will be आपटवम्. So also, आलाघवम् ॥

So also the compounds of चतुर &c, with नज्, e. g. आचतुर्यम्, आसंगत्यम्, आलवण्यम्, आवट्यम्, आबुध्यम्, आकत्यम्, आरस्यम्, आलस्यम् ॥ In some texts, there is शुध instead of बुध ॥

पृथ्वादिभ्य इमनिज्ञा ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ पृथ्वादिभ्यः, इमनिच, वा ॥  
वृत्तिः ॥ पृथु इत्येवमाविभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इमनिष्ठत्वयोः भवति वा, तस्य भाव इत्येतस्मिन्प्रये ॥

122. The affix imanich (इमन्) comes optionally in the sense of 'nature thereof', after the words प्रिथु &c.

The word वा 'optionally' is employed with the intention of securing admission for the affixes अण् &c. Thus पृथुर्भावः = प्रथिमन् nom. प्रथिमा (पृथु + इमन् = पृथु + इमन् VI. 4. 155 = प्रथु + इमन् VI. 4. 161 = प्रथिमा), or पर्यवस् by V. I. 131. So also भविमा or मादवम् ॥ The ड of पृथु and मृदु is elided by VI. 4. 155, and र is substituted for क्त् by VI. 4. 161. Of course, the affixes त्व and तद् come here also as, पृथुत्वम्, मृदुत्वम्, पृथुता, मृदुता ॥

1 पृथु, 2 मृदु, 3 महत्, 4 पटु, 5 ततु, 6 लघु, 7 वहु, 8 साधु, 9 आशु (आसु !), 10 उह (ऊह), 11 शुहु, 12 बहुल, 13 खण्ड, 14 इण्ड, 15 चण्ड, 16 अकिञ्चन, 17 बाल\*, 18 होङ्ग, 19 पाक, 20 वस्त, 21 मन्ह, 22 स्वादु, 23 हस्त, 24 शीर्घ, 25 प्रिय, 26 वृष, 27 कहु, 28 किम्, 29 शुद्ध, 30 अणु\*, 31 वेणु (!).

वर्णदण्डादिभ्यः प्यञ्च च ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ वर्ण-दण्डादिभ्यः, प्यञ्च च ॥  
वृत्तिः ॥ वर्णविशेषवाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य दण्डादिभ्यश्च प्यञ्च प्रत्ययोः भवति, चक्राचादिमनिच, तस्य भाव इत्येतस्मिन्प्रये ॥

123. The affix shyañ (+—य) also comes, as well as īmanich, after a word denoting colour, and after the words dridha &c, in the sense of 'nature thereof'.

Thus शुक्लस्य भावः = शौकूल्यम्, शुक्लिमन्, शुक्लत्व, शुक्लता, काल्यर्थम्, कृष्णमन्, कृष्णत्वम्, कृष्णता; धार्यम्, द्रविमन् (nom. 'मा), दृढत्वम्, दृढता ॥

The प् of स्वर्ग shows that the feminine is formed by डीच् (III. I. 41). As औचित्यः fem. औचिती (VI. 4. 148. and 150).

1 दृढ, 2 बृद्धः, 3 परिवृद्ध, 4 धृश, 5 कृश, 6 वक्र (चक्र), 7 शुक्रः, 8 चुक्रः, 9 आम्र 10 कृष्ट, (आकृष्ट), 11 लवण, 12 ताम्र, 13 शीत, 14 उष्ण, 15 जड, 16 बधिर, 17 पण्डित 18 मधुर, 19 मूर्ख, 20 मूक, 21 वैर्यात्तलात्मतिमनःशारदानाम् (लाभ is also read The affix shyañ is added to compounds ending in yata &c preceded by vi, as, वियात्तत्वम्, वियायता, वियातिमा, वैयातं; विलाभत्वं, विलाभता, विलाभिमा, वैलाभ्यं, विमतित्वं, विमतिता, विमतिमा, वैमत्यं and वैमतं (V. 1. 131); विमनस्त्वं, विमनस्ता, विमनिमा, वैमनस्यं and विशारदत्वं, विशारदिमा, वैशारदम्) ॥ 22 समो, मतिम नसोः; (The words mati and manas preceded by sam take shyañ, as संमतित्वं, संमतिता, &c). 23 जवन, 24 अम्ल, 25 वाल, 26 तस्ण, 27 मन्द, 28 स्थिर, 29 बहुल, 30 दीर्घ ॥

**गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि च ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ गुणवचन-ब्राह्मणादिभ्यः, कर्मणि, च (स्वर्ग) ॥**

बृतिः ॥ गुणमुक्तवत्तो गुणवचनः गुणवचने यो ब्राह्मणादिभ्यश्च तस्येति पश्चीसमर्थेभ्यः कर्मण्यभियेऽप्यभ्य प्रत्ययो भवति । चकाराद् भवेच च ।

चार्चकम् ॥ चातुर्वर्णार्थीनां स्वार्थउपसंख्यानम् ॥

124. The same affix shyan has after a word expressive of quality, and after Brāhmaṇa &c, the sense of the activity or occupation of something or some one.

The च in the aphorism is employed with the intention of including भाव or "nature". The word कर्म denotes activity. जडस्य भावः कर्म वा = जाडचम् so also ब्राह्मणम्, माणवम् ॥

The words भाव and कर्म bear rule upto the end of the chapter. This class of ब्राह्मण &c, is akṛitigaṇa i. e. the fact of a word belonging to which is known only from the forms met with in writers of authority.

**Vart :—**The affix does not change the sense in चातुर्वर्ण्य &c, as चत्वार एव वर्णः = चातुर्वर्णम् ॥ चातुराश्रम्यम्, चैलोक्यम्, चैस्वर्यम्, पाद्युग्र्यम्, सैन्यम्, सात्रिष्यम्, सामीष्यम्, औपम्यम्, सौख्यम् ॥

1 ब्राह्मण, 2 वाडव, 3 माणव, 4 अहंतो तुम् च, as आहन्त्यम् 5 चोर, 6 धूर्त 7 आराधय, 8 विराधय, 9 अपराधय, 10 उपराधय, 11 एकभाव, 12 द्विभाव, 13 त्रिभाव, 14 अन्यभाव, 15 अक्षेषज्ज्ञ, 16 संवादिन, 17 संवेदिन, 18 संभाषिन, 19 बहुभाषिन, 20 शीर्षघातिन् (शीर्षपातिन्), 21 विघातिन्, 22 समस्य, 23 विषमस्थ, 24 परमस्थ, 25 मध्यमस्थ, 26 अनीश्वर, 27 कुशल, 28 चपल, 29 निपुण, 30 पिशुन, 31 कुतूहल\*, 32 क्षेत्रज्ञ, 33 निक्षन\*, 34 बालिश, 35 अलस, 36 दुष्पुरुष,

37 कापुरुष, 38 राजन्, 39 गणपति, 40 अधिपति, 41 गङ्गल, 42 दायाद, 43 विशास्ति\*, 44 विषम\*, 45 विपाति\*, 36 निपाति\*, 46 सर्ववेदादिभ्यः स्वार्थे, सार्ववेद्यः = सर्ववेदः ॥ 48 चतुर्वेदस्योभयपदवृद्धिश्च, as चातुर्वेद्यश्च 49 शौडीर 50 मूक, 51 कपि, 52 विशासि, 53 पिशाच, 54 विशाल, 55 धनपति, 56 नरपति, 57 निव 58 निधान 59 विष, 60 स्वभाव, 61 निधातिन्, 62 राजपुरुष, 63 विशाय 64 विशात, 65 विजात, 66 नवात, 67 खुहित, 68 शीन, 69 विहग्म, 70 उच्चित, 71 समग्र, 72 शील, 73 तत्पर, 74 इंप्रेर, 75 यथा तथा, 76 पुरुष, 77 पुनः पुनः, 78 अभाक्षण, 79 तरतम, 80 प्रकाम, 81 वयाकाम, 82 निकूल, 83 स्वराज, 84 महाराज, 85 युवराज, 86 समाज, 87 अविदूर, 88 अपिशुन, 89 अनुसंस, 90 अयथाक्षय, 91 अयथापुर, 92 स्वधर्म, 93 अनुकूल, 94 परिमण्डल, 95 विश्वरूप, 96 छटालिङ्ग, 97 उदासीन, 98 ईश्वर, 99 प्रतिभू, 100 साक्षि(न), 101 मानुष, 102 आस्तिक, 103 नास्तिक, 104 युगपद, 105 पूर्वाधर, 106 उत्तराधर ॥ आकृतिगण ॥

**स्तेनाद्यन्नलोपश्च ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ स्तेनात्-यत्, नलोपः, च ॥**

बृत्तिः ॥ स्तेनशब्दात्पठ्टिसमर्थाङ्गावकर्मणोर्यत्प्रत्ययो भवति; नशब्दस्य लोपश्च मवति ॥

125. The affix *yat* (यत्) comes in the sense of “nature thereof or action thereof”, after the word *stena*, in the genitive, and न is elided before this affix.

As स्तेनस्य भावः कर्म वा = स्तेयम् ॥ Some divide the sūtra into two स्तेनात् अथभ् भवति (2) ततो यत्र लोपश्च as स्तेन्यम् and स्तेयम् ॥

**सख्युर्यः ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ सख्युः-यः ॥**

बृत्तिः ॥ साखिशब्दाद् यः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोर्यत्ययोः ॥

वार्त्तिकम् ॥ दूतवणिग्म्यां चेति वक्तव्यम् ॥

126. The affix *y* comes in the sense of ‘nature or action thereof’, after the word सखि ॥

As सख्यम् ‘friendship’.

*Vart* :—So also after the words दूत and वणिक, as, दूतम् and वणिज्यम् ॥ The word वणिज्यम् is formed by V. I. 124, वणिक् belonging to ब्राह्मणादि class.

**कपिङ्गात्याद्वक् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ कपि ज्ञात्योः, द्वक् ॥**

बृत्तिः ॥ कपिङ्गातिशब्दाभ्यां द्वक् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोर्यत्ययोः ॥

127. The affix द्वक् (±—एँ) comes in the sense of ‘nature or action thereof’, after the words *kapi* and *jñāti*.

Thus कर्ते भावः कर्म वा = कपियम्, ज्ञात्यम् ॥ The rule of यथासंख्य (I. 3. 10) does not apply anywhere under this head.

**पत्यन्तपुरोहितादिभ्योयक् ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ पत्यन्त-पुरोहितादिभ्यः, यक् ॥**

बृत्तिः ॥ पत्यन्तात्यातिपदिकात्युरोहितादिभ्यश्च यक् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोर्यत्ययोः ॥

128. The affix *yak* (±—ऐँ) comes in the sense of ‘nature or action thereof’, after a compound ending with *pati*, and after *purohita* &c.

Thus सेनापते भर्वः कर्म वा = सैनापत्यम्, गाहपत्यम्, प्राजापत्यम्, वौरहित्यम्, राज्यम् ॥

1 पुरोहित, 2 राजासे (असमासे, राज् असे), 3 ग्रामिक (संग्रामिक), 4 पिण्डिक, 5 शुहित\*, 6 बाल, 7 मन्द, 8 खण्डिक, 9 इण्डिक, 10 वर्मिक (वर्मित), 11 कर्मिक, 12 धर्मिक\*, 13 शिलिक (शीलिक), 14 चूतिक, 15 मूलिक, 16 तिलक, (तिलिका), 17 अजालिक 18 अज्जनिक, (अज्जनिका), 19 अष्टिक, 20 पुत्रिक (पुत्रक), 21 अविक\*, 22 क्षत्तिक, 23 पर्षिक\*, 24 पथिक (पथिका), 25 चमिक, 26 प्रतिक, 27 सारथि (सारथिक), 28 आस्तिक\*, 29 सूचिक, 30 संरक्ष\*, 31 सूचक (संरक्षसूचक), 22 नाश्तिक\*, 33 अजानिक, 34 शाक्वर (राक्वर), 35 नागर\*, 36 चूडिक, 37 एषिक, 38 मिलिक, 39 स्तनिक, 40 चूडितिक, 41 कृषिक, 42 पूतिक, 43 पत्रिक, 44 सलनिक, 45 पक्षिक, 46 जलिक, 47 शर्मिक, 48 तिथिक, 49 प्रचिक, 50 प्रविक, 51 परिक्षिक, 52 पूजनिक, 53 सूचिक, 54 स्वरिक ॥

प्राणभृजातिवयोवचनोद्गात्रादिभ्योऽज् ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्राणभृत्-जाति-  
यो वचन-उद्गात्रादिभ्यः, अज् ॥

वृत्तिः ॥ प्राणभृजातिवयादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो वयोवचनभ्यः उद्गात्रादिभ्यश्चाऽप्य प्रत्ययो भवति भावकर्म-  
णोर्ययोः ॥

129. The affix an ( $\pm$ —अ) comes in the sense of 'nature or action thereof', after class names of animals, and words expressing age, as well as after udgâtri &c.

Thus अश्वस्य भावः कर्म वा = आश्वम्, औश्वम्, कौश्वारम्, कैश्वारम्, औद्गात्रम्, औन्नेत्रम् ॥

1 उहात्, 2 उद्ग्रेत्, 3 प्रतिहर्त्, 4 प्रशास्त्, 5 होत्, 6 पोत्, 7 हर्त् (कर्त्), 8 रथगणक 9 पच्चिगणक (पक्षिगणक पत्रिगणक), 10 सुषु, 11 अवर्यु, 13 वधू, 14 शुभग मन्त्रे ॥ In the Mantra literature subhaga takes अज्, as महते सैभगाय; sometimes there is no अज्, as सौभाग्य मस्यै इत्याय ॥

हायनान्तयुवादिभ्योण् ॥ १३० ॥ हायतान्त-युवादिभ्यः, अण् ॥

वृत्तिः ॥ हायनान्तेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो युवादिभ्यश्चाण् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोर्ययोः ॥  
वाच्चिकम् ॥ श्रोत्रियस्य यलोपश्च वाच्यः ॥

130. The affix an ( $\pm$ —अ) comes in the sense of 'nature or action thereof', after compounds ending in hâvana, and after yuvana &c.

Thus द्विहायनस्य भावः कर्म वा = द्वैहायनम्, बैहायनम्; यौवनम्, स्थाविरम् ॥

*Vart*—The य of श्रोत्रिय is elided, as श्रोत्रियस्य भावः कर्म वा = श्रौत्रम् ॥

1 शुवन्, 2 स्थविर, 3 होत्, 4 यज्ञान, 5 पुरुषासे (पुरुष असमासे), 6 भात् (भात्), 7 कु-  
तुक (कतक), 8 श्रमण (श्रणम), 9 कटुक\*, 10 कपण्डल, 11 कुब्जी, 12 शुख्ती, 13 दुःख्ती, 14 शुहवय  
15 दुहवय, 16 शुहृद्, 17 दुर्हृद्, 18 शुभ्रात्, 19 दुर्भ्रात्, 20 वृषल, 21 पत्रियाजक, 22 सब्द्यच्चास्त्रिन्, 23  
धनुशंश, 24 हृदयसे (हृदय असमासे), 25 कुशल, 26 च्यपल, 27 निपुण, 28 पिण्डुन, 29 कुटूहल, 30 क्षे-  
च्छत्, 31 श्रोत्रियस्य यलोपश्च, 32 यात्, 33 कृतक, 34 कुतुक, 35 कन्दुक, 36 मिथुन, 37 कुलली, 38 म-  
हस, 39 कितव, 40 पोत् ॥

इगन्ताश्च लघुपूर्वात् ॥ १३१ ॥ इगन्तात्-च-लघुपूर्वात् (अण) ॥  
वृत्तिः ॥ इगन्ताश्च लघुपूर्वादृष्टं प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

131. The affix *añ* (+—अ) comes in the sense of 'nature or action there of', after a stem ending in इक् (इ, ई, उ; ऊ or औ or ऊ), when the preceding syllable is prosodially light.

Thus शुचे भावः कर्म वा = शौचम्, मौनम् (मुनि), नागरम् (नगर), हारितकम् (हरीतकी) पाटवम् (पट), लाघवम् (लघु). Why do we say लघुपूर्वात् 'the preceding syllable being light'? Observe क-डूल्वम्, पाण्डुल्वम् ॥ Why काव्यम् from कवि? The word कवि takes अव्यय as belonging to Brāhmaṇādi class V. 1. 124.

N. B. The word *anta* in the Sūtra may will be dispensed with. The aphorism *laghu-pūrvāt ikah* will give the same meaning.

योपधादगुरुपोत्तमाहुश्च ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ योपधात्-गुरु-उपोत्तमात्-बुश् ॥  
वृत्तिः ॥ चिप्रभृतीनामन्तस्य समीपमुपोत्तमम् । गुरुपोत्तमम् यस्य तद्गुरुपोत्तमम् । यकारोपधात्-गुरुपोत्तमा-  
-बुश् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥  
वार्त्तिकम् ॥ सहायादृति वक्तव्यम् ॥

132. The affix *vuñ* (+/\_अक) comes in the sense of 'nature or action there of', after a polysyllabic stem whose penultimate letter is श्, and whose penultimate syllable is prosodially heavy.

The word उपोत्तमं means the last syllable but one in a word of three syllables or more. That word whose penultimate syllable is गुरु 'heavy', is called गुरुपोत्तमम्: the योपधा means 'having penultimate श्'.

Thus रामणीयकम् from रामणीय, वासनीयकं from वासनीय ॥

Why do we say "the penultimate letter being श्"? Observe विमानत्वं from विमान ॥

Why do say गुरुपात्तमं "the penultimate syllable being heavy"? Witness क्षवियत्वम् ॥

*Vart* :—Optionally so after the word सहाय, as, साहायकम् and साहाय्यम् ॥

The words उपोत्तम and उपधा should be distinguished: the first means penultimate *syllable* (implying thereby the word is of more than two syllables), and the second means penultimate *letter*.

द्वन्द्वमनोज्ञादिभ्यश्च ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ द्वन्द्व-मनोज्ञादिभ्यः-च (बुश्) ॥  
वृत्तिः ॥ द्वन्द्वसंज्ञकेऽयो मनोज्ञादिभ्यश्च बुश् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

133. The affix *vuñ* comes in the sense of 'nature or action there of', after a dvandva compound and after the words *manojña* &c.

Thus गोपालपशुपालानां भावः कर्म वा = गोपालपशुपालिका, हैव्योपाध्यायिका, कौत्सकुशि-  
किका, मानोज्ञकम्, काल्याणकम् ॥

१ मनोज्ञ, २ प्रियरूप, ३ अभिरूप, ४ कल्याण, ५ मेधाविन्, ६ आङ्ग, ७ कुलहुत्र, ८ छान्दस, ९  
छाच, १० श्रोतिवद्, ११ चोर, १२ धूर्त, १३ विश्वेत्र (वैश्वेत्र), १४ युवत, १५ कुपुत्र\*, १६ यामपुत्रा, १७  
यामकुलाल\*, १८ यामषण्ड (यामखण्ड), १९ यामकुपार, २० युकुपार, २१ बहुत, २२ अवदश्युत्रा (अवदश्य);  
२३ अवुव्यकुल, २४ अवुव्यकुल, २५ सारपुत्रा, २६ शतपुत्रा, २७ कुशल, २८ अहोपुरुषः ॥

गोत्रचरणाच्छाधात्याकारतद्वेतेषु ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ गोत्र-चरणात्, इलाधा-  
अत्याकार-तद्-अवेतेषु (बुज्) ॥

वृत्तिः ॥ गोत्रवाचिनश्चरणवाचिनश्च प्रातिपदिकाद् बुज् प्रत्ययो भवति प्रत्येकं भावकर्मणोर्थयोः श्लाधा-  
विषु विषयभूतेषु ॥

134. The affix *vuñ* comes in the sense of 'nature or action thereof' after a family-name (Gotra), and after the Name of a Vedic School, when one boasts thereby, or manifests his contempt thereby, or when it means one who has attained that (or has come for an inspection or inquiring thereof).

The word श्लाधा means boasting; अत्याकार means 'contempt', तद् अवेतः means तद्प्राप्तः: 'who has gained that', or तज्ज्ञः 'who inquires that'. The word तद् refers to गोत्र and चरण ॥ The word तद्वेतः means "who has obtained that or who has known that".

To take first इलाधा as गार्गीकथा इलाधते or काठिकथा इलाधते "boasts of belonging to the family of Garga, or the school of Kaṭha". To take अत्याकारः, as, गार्गी-कथात्याकुरुते, काठिकथात्यकुरुते "he manifests contempt upon another, because of his belonging to the clan of Garga or School of Kaṭha". To take तद्वेता as, गार्गी-कामवेतः काठिकामवेतः = प्राप्तः or अवगतवान् ॥

Why do we say "when it means boasting &c" Observe गर्वत्वम्, कठत्वम् ॥ The य of गर्वं is elided in the above examples by VI. 4. 148 & VI. 4. 151.

होत्राऽयश्छः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ होत्राऽय छः ॥

वृत्तिः ॥ होत्राशब्द अत्खित्विवेशोपवचनः अत्खित्विवेशोपवाचियश्छः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

135. The affix *chha* (ईय) comes in the sense of 'nature or action thereof', after words expressing Hotrâ priests.

Thus आच्छावाकीयम्, मैत्रावहणीयम्, ब्राह्मणाच्छंसीयम्, यामीधीयम्, प्रतिप्रस्थाचीयम्, नेष्टी-  
यम्, पोचीयम् ॥ होत्रभ्यः is plural to prevent application of I. I. 68, therefore the rule does not apply to the word-form 'hotrâ' derived from हु + खन meaning a pitorj.

ब्रह्मणस्त्वः ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ ब्रह्मणः-त्व ॥  
वृत्तिः ॥ होत्राभ्य हत्यनुवर्तते । ब्रह्मनशब्दाद्गोचावाच्चिनस्त्वः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः; छस्यापवादः ॥

136. The affix tva (त्व) comes in the sense of 'nature or action thereof', after the word Brahman, denoting a kind of Hotrā priest.

This debars छ. Thus ब्रह्मणो भावः कर्म वा = ब्रह्मत्वम् ॥ This debars स्त्र ॥

When ब्रह्मण means a Brāhmaṇ, by caste, we have ब्रह्मत्वम् or ब्रह्मता ॥

So much for the province of the affixes नम् and स्त्रम् (IV. i. 87).



ओ३म् ।

## अथ पञ्चमध्यायस्य द्वितीयः पादः ।



### BOOK FIFTH

#### CHAPTER SECOND

धान्यानां भवने क्षेत्रे खज् ॥ १ ॥ पदानि ॥ धान्यानाम्-भवने-क्षेत्रे-खज् ॥  
वृत्तिः ॥ निर्वेशोऽव समर्थविभवितः । धान्यविशेषवाचिभ्यः पश्चीसमर्थ्यो भवनेभिर्भये खज् प्रत्ययो भवति,  
तच्छूलनं क्षेत्रं भवति ॥

1. The affix *khañ* ( $\pm$ —इन) comes after the name of any particular corn, being in genitive case in construction, in the sense of a place of growing, when that place is a field.

According to Böhtlingk, the Sūtra should be thus translated. "To a corn-name is added इन, to express the fields in which the corn grows". According to Ballantyne, it is translated "when we speak of a place for grain, or a field of it, there may be the affix *khañ*".

The word धान्यानां 'of grains', shows that the word in construction should be in the genitive case. The plural number shows that the affix is not to be added to the word-form धान्य, but to words which denote various kinds of dhānya (I. 1. 63). भवन means 'the place where a thing is produced or grows (भवन्ति जायन्ते)' ॥

Thus मुद्रानां भवनं क्षेत्रं = मौजीनम्, कौद्रवीणम्, कौलत्थीनम् ॥

Why do we say "of grains"? There will be no affixing in a case like this मुद्रानां भवनं क्षेत्रं ॥

Why do we say "when it is a field"? Observe मुद्रानां भवनं कुशूलं 'a granary where kidney-beans grow'.

ब्रीहिशाल्योर्ढक् ॥ २ ॥ पदानि ॥ ब्रीहि-शाल्योः-ढक् ॥

वृत्तिः ॥ ब्रीहिशालिशाल्यान्यां ढक् प्रत्ययो भवति भवने क्षेत्रे उभिर्भये खजोपवादः ॥

2. The affix *dhak* ( $\pm$ —एय) comes in the above sense of 'a place of growing, when it is a field', after the words ब्रीहि and शालि ॥

Thus श्रीहिनां भवने क्षेत्रे = व्रहेयम्, शोलयम् 'a field fit for growing rice'.

यवयवकपष्टिकायत् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ यव-यवक-पष्टिकात्, यत् ॥

वृत्तिः ॥ यवादिभ्यः शब्देभ्यो यवपत्वयो भवति भवने क्षेत्रे इभिधेये खओपवादः ॥

3. The affix *yat* (य or य) comes in the same sense of 'a place for growing, it being a field', after the words *yava*, *yavaka*, and *shashṭika*.

This debars खञ् ॥ Thus यवानां भवने क्षेत्रं = यव्यम्, यवस्यम्, पष्टिक्यम् ॥ See VI. I. 213 for accent.

विभाषा तिलमार्णोमार्भङ्गाणुभ्यः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ विभाषा, तिल-मार्ण-उमा-भङ्गा-अणुभ्यः( यत् ) ॥

वृत्तिः ॥ तिल मार्ण उमा भङ्गा अणु इत्येतेभ्यो विभाषा यवपत्वयो भवति भवने क्षेत्रे इभिधेये ॥

4. The affix *yat* comes, in the sense of 'a place for growing, it being a field', optionally after the words *tila*, *māsa*, *umā*, *bhaṅgā* and *aṇu*.

The affix *kha* will come in the alternative. Thus तिल्यम् or तैलीनम् 'a field for growing sesamum', मार्ण्यम् or मार्णीणम् 'a field for growing beans', इन्यम् or औमीनम् 'a field of linseed', भङ्ग्यम् or भाङ्गीनम् 'a field of hemp', अण्व्यम् or आणवीनम् 'a field for small grain'.

सर्वचर्मणः कृतः खखञ्चौ ॥ ५ ॥ पदानि ॥ सर्व-चर्मणः-कृतः-खखञ्चौ ॥  
वृत्तिः ॥ सर्वचर्मवशव्वाचृतीयासमर्थाकृत इत्यस्मिन्नर्थे खखञ्चौ प्रत्ययौ भवतः ॥

5. The affix *kha* (इन) and *khañ* (त—इन) come in the sense of "wholly made thereof", after the word *sarvacharman*.

The word सर्व is here a part of the sense of the affix, and joins with the word कृतः, and not with चर्मण्. The compounding is in fact made by the affix. Thus सर्वशर्मणकृतः = सर्वचर्मणः or सार्वचर्मणः "made wholly of leather."

यथामुखसंमुखस्य दर्शनः खः ॥ ६ ॥ पदानि ॥ यथामुख-समुखस्य, दर्शनः, खः ॥  
वृत्तिः ॥ यथामुखशब्दशब्दसंमुखशब्दात्पत्तीसमर्थादर्शन इत्येतस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

6. The affix *kha* (इन) comes in the sense of 'a mirror', after the words *yathāmukha*, and *sanmukha* being in the 6th case in construction.

The word दर्शनः means that in which something is seen, such as, looking glass, mirror &c, which reflect things. The word यथामुख is an *Avyayibhāva* compound, the meaning of यथा being that of likeness II. I. 6. Thus यथामुखं दर्शनः =

यथामुखीनः 'showing or reflecting the likeness of the face'—a mirror. सर्वस्य मुखस्य दर्शनः = सम्मुखीनः 'showing or reflecting the whole face'—a looking-glass.

तत्सर्वादेः पश्यङ्गकर्मपत्रपात्रं व्याप्नोति ॥ ७ ॥ पदानि ॥ तत्सर्वादेः, पथि-अङ्ग कर्म-पत्र-पात्रम्, व्याप्नोति (खः) ॥  
वृत्तिः ॥ तदिति हितीया समर्थविभक्तिः । व्याप्नोतीति प्रत्ययार्थः । परिशिष्टः प्रकृतिविशेषणम् ॥ सर्वादेः प्रातिपदिकात् पथि अङ्ग कर्मन् पत्र पात्र इत्येवमन्ताद् हितीयासमर्थाद्याप्नोतीत्यस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ।

7. After the words pathi, aṅga, karman, patra or pātra, preceded by sarva, being in the second case in construction, the affix kha (इन) comes in the sense of "what pervades or fills the whole of that".

Thus सर्वपर्यं व्याप्नोति = सर्वपर्यनोरथः; सर्वाङ्गीणस्तापः, सर्वकर्मीणः पुरुषः, [सर्वपत्रीणः सारार्थः, सर्वपात्रीण ओदनः] ॥

आप्रपदं प्राप्नोति ॥ ८ ॥ पदानि ॥ आप्रपदम्-प्राप्नोति (खः) ॥  
वृत्तिः ॥ प्रपदविति पादस्थामधुच्यते । आङ्गमर्यादायां तयोरब्ल्ययीभावः । आप्रपदशब्दाच्चविति हितीयासमर्थाद्याप्नोतीत्यस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

8. The affix kha (इन) comes after the word āprapada, in the sense of "reaching thereto".

The word प्रपद means the 'top of the foot'. आ means "upto". आप्रपद is an Avyayibhāva compound meaning 'to the top of the foot'. Thus आप्रपदं प्राप्नोति = आप्रपदीनः पटः 'cloth reaching to the end of the feet', i. e. showing the width of the cloth by comparison with the body.

अनुपदसर्वान्नायानयं बद्धाभक्षयतिनेयेषु ॥ ९ ॥ पदानि ॥ अनुपद-सर्वान्न-अया-नयं, बद्धा-भक्षयति-नेयेषु (खः) ॥

वृत्तिः ॥ अनुपदादिभ्यः शब्देभ्यस्तदिति हितीयासमर्थेभ्यो यथासंख्यं बद्धा भक्षयति नेय इत्येतेष्वर्थेषु खः प्रत्ययो भवति ॥

9. The affix kha comes after the words anupada, sarvānna, and ayānaya, being in the second case in construction, in the senses of 'so bound', 'eating that', and 'to carry thereto' respectively.

Thus अनुपदं बद्धा = अनुपदीना 'a kind of shoe'; this word is always feminine. The force of अनु here is that of 'length' or 'likeness'. That is 'a shoe of the measure of a foot'. So सर्वान्नानि भक्षयति = सर्वान्नानोभिक्षुः 'a mendicant who eats the whole food'. So also अयानयीनः शारः 'a chessman or piece that is taken to the position on the chess called ayānaya'. The word अयानय is compounded of two words अय, meaning 'going from right to left', and अनय 'from left to right',

and it means a particular position in which the pieces moving from right to left and left to right cannot move further, and attack the other pieces.

According to some अशानयीन is the name of the front pieces in ones own row of chess-men. A piece which moves only in one side, does not admit of this affix. The piece which is carried from one side to another, admits of this affix. Others move only in one direction अद्य or अनय, but not both. Kaiyyaṭa : यस्तु शार एक पार्श्वे एव संचरति तत्र न भवति प्रत्ययो, यो हि शारः पार्श्वात् पार्श्वान्तरमा-नीयते, स एव अथानयं नीयते, अन्यस्तु अयमेव नीयते, अनयमेव नीयते वा ॥

**परोवरपरम्परपुत्रपौत्रमनुभवति ॥ १० ॥ पदानि ॥ परोवर-परम्पर-पुत्रपौत्रम्, अनुभवति ( खः ) ॥**

वृत्तिः ॥ परोवर परम्पर पुत्रपौत्र इत्येतेभ्यस्तदिति द्वितीयासमर्थेभ्यो ऽनुभवतीत्यस्मिन्नर्थेण खः प्रत्ययो भवति ॥

10. The affix kha comes in the sense of “who witnesses or experiences that”, after the words parovara, parampara and putraputra, in the second case in construction.

The word परोवर is compounded of पर and अवर the ओ in ए रे being irregular, the compounding being caused by the affix. परांश्चावरांश्च अनुभवति = परोवरीणः “who lives to see high and low”. The word परम्पर is compounded of पर and परतर, the compounding being caused by the affix. As, परांश्च परतरांश्चानुभवति = परम्परीणः ॥ Similarly पुत्रपौत्रीणः ॥

The word परम्पर is a separate word as well, not formed by or admitting this affix. As मन्त्रिपरम्परा मन्त्रं भिन्नतिः ॥

**आवारपारात्यन्तानुकामं गामी ॥ ११ ॥ पदानि ॥ अवारपार-अत्यन्त-अनुकामं, गामी ( खः ) ॥**

वृत्तिः ॥ अवारपार अत्यन्त अनुकाम इत्येतेभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यो गामीत्येतस्मिन्नर्थेण खः प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ विपरीताश्च ॥

11. The affix kha comes in the sense of “who purposes to go”, after the words avārapāra, atyanta, and anukāma, being in the accusative case in construction.

The word गामी means ‘गमिष्यति’, see III. 3. 3. The genitive case is prohibited by II. 3. 70: the word गामी governing the accusative. Thus अवारपारं गामी = अवारपारीणः ॥

*Vart* :—So also when the words are reversed. As पारावारीणः ॥ So also when the words are taken separately as, अवारीणः and पारीणः ॥

So also अत्यन्तं गामी = अत्यन्तीनः = शृङ्गं गन्ता ॥ As अनुकामीनः = थयेणं गन्ता ॥

**समांसमां-विजायते ॥ १२ ॥ पदानि ॥ समांसमां-विजायते ॥**

वृत्तिः ॥ समांसमामिति वीप्सायां सुबन्तसुवायः प्रकृतिः । विजायते गर्भं धारयतीति प्रत्ययार्थः । गर्भधा-रणेन सकलापि समा व्याप्तयतहि अत्यन्तसंयोगे द्वितीया ॥

वार्त्तिकम् ॥ पूर्वपदे सुपो ऽल्लग्वक्ष्यः ॥ वा० ॥ अनुत्पत्ताऽनुत्पदस्य च वा यलोपो वक्ष्यः ॥

12. The affix kha comes after the word samâmsamâm in the sense of ' who bears in the womb '.

The word विजायते means गर्भं धारयति 'who bears in the womb'. This verb governs the accusative of time समांसमां by II. 1. 29. Thus समांसमां विजायते = समांसमीना गौः, समांसमीना वदवा ॥

*Vart* :—According to others the aphorism means 'the affix comes in the sense of to give birth to or to get a young' i.e. विजायते = गर्भमोचनं ॥ According to them, the verb governs the locative : समायां समायां विजायते = समांसमीना, the य् of the first समायां being elided, the rest of the vibhakti(आश्र) remaining. The word will mean "an animal that gives birth to a young one every year".

*Vart* :—Sometime there is no affixing, but the whole sentence is to be used to express this meaning, or the य् only of both members is to be elided and a sentence formed. As समां समां विजायते or समयां समयां विजायते ॥

अद्यश्वीनावष्टव्ये ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अद्यश्वीन-अवष्टव्ये ॥

वृत्तिः ॥ विजायते वर्तते । अद्यश्वीन इति निपात्यते अवष्टव्ये विजेन । आसन्ने प्रसवे । आविष्ट्ये हि मृथ्युन्यो विधीयते, अवाचालक्ष्मनाविरूप्योरिति ॥

13. The word adyaśvînâ is anomalous, meaning "a female near delivery".

The word विजायते is understood here. The word अवष्टव्य means 'imminent, near'. It is formed by अव + स्तंभ + य्, the य् being changed to व् by VIII. 3. 68. Thus अव वा श्वो वा विजायते = अद्यश्वीना गौः "a cow likely to give birth to-day or to-morrow". So also अद्यश्वीना वदवा ॥

Some do not read विजायते into the sūtra, which then means "The word adyaśvîna is irregularly formed meaning imminent". As अद्यश्वीन मरणं 'imminent death'. अद्यश्वीनी वियोगः 'separation likely to take place to-day or to-morrow'.

आगवीनः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ अगवीन ॥

वृत्तिः ॥ आगवीन इति निपात्यते । आहूपूर्वाद् आ तस्य गोः प्रतिपादनात् कर्मकारिणि खः प्रत्ययो निपात्यते ॥

14. The word ागवीना is irregularly formed.

This word is formed by adding ख् to the word गो preceded by the preposition आ, as आगो + ख् = आगवानः ॥ The force of the affix is that of 'a servant'. A person who is engaged in business till the return of the cows, i.e. a day-labourer.

अनुगवलंगामी ॥ १५ ॥ पनानि ॥ अनुगु-अलंगामी (खः)

वृत्तिः ॥ गोः पश्चाद् अनुगु । अनुगुशब्दालंगामीत्यस्मन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

15. The affix kha comes after the word anugu in the sense of ' who is fit to follow '.

Thus the word अनुगु means गोः पश्चाद् ॥ Thus अनुगु पर्यामं गच्छति = अनुगवीनः 'who is suited or able to follow after the cows' i. e. a cowherd.

अध्वनो यत्खौ ॥ १६ ॥ पदानि ॥ अध्वनः, यत्-खौ ॥

वृत्तिः ॥ ताहाति द्वितीया समर्थविभक्तिरनुवर्तते । अलंगामीति च प्रत्ययार्थः । अध्वनशब्दाद् द्वितीयासमर्थालंगामीत्येतस्मिन्नर्थे यत्खौप्रत्ययो भवतः ॥

16. The affixes *yat* (य) and *kha* (ईन) come after the word *adhvan*, in the above sense of 'who is fit or able to follow'.

Thus अध्वनमलंगामी = अध्वनीनः or अध्वन्यः 'able to undertake a journey'. By aphorisms VI. 4. 168, 169, the word अध्वन् retains its original form before the affix य and ख, not losing its final अन् which it does before other affixes, by VI. 4. 144.

अभ्यमित्राच्छ च ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अभ्यमित्रात्-छ-च (यत्-खौ )

वृत्तिः ॥ अभ्यमित्रशब्दाद् द्वितीयासमर्थालंगामीत्यस्मिन्नर्थे छः प्रत्ययो भवति । चकाराद्यत्खौ च ॥

17. The affix *Chha* (ईय) also as well as *yat* and *kha*, comes after the word *abhyamitra*, in the sense of 'who is able to go'.

The च् draws in यत् and ख. Thus अभ्यमित्रं अलंगामा = अभ्यमित्रीयः, अभ्यमित्रः, अभ्यमित्रीणः 'an warrior who valiantly encounters his enemy' = अभ्यमित्राभिषुखं सुषु गच्छति ॥

गोष्ठात्खञ् भूतपूर्वे ॥ १८ ॥ पदानि ॥ गोष्ठात्, खञ्, भूतपूर्वे ॥

वृत्तिः ॥ गावस्तिष्ठन्त्यवेति गोष्ठम् । गोष्ठादेहन सत्रिहितगोसमूहो देश उच्यते । भूतपूर्वमहणं तस्येव विशेषणम् । गोष्ठशब्दादूतपूर्वोपाधिकास्यार्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

18. The affix *khañ* (—ईन) comes after the word *goshtha* in the sense of 'it formerly had been'.

The word गोष्ठ is a compound of गो+स्था i. e. a cow-pen, it means the place all around a cow-pen. The word भूतपूर्व qualifies it. Thus गोष्ठो भूतपूर्वः = गोष्ठीनो देशः 'a place which was formerly a Goshtha'. Otherwise when not meaning formerly, we have गोष्ठो वर्तते ॥

अश्वस्यैकाहगमः ॥ १९ ॥ पदानि ॥ अश्वस्य, एकाहगमः ( खञ् ) ॥

वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । अश्वशब्दात्पृथीसमर्थवेकाहगमइत्येतद्यर्थे खञ् प्रत्ययो भवति ॥

19. The affix *khañ* comes after the word *asva*, in the genitive case in construction, the sense being 'what is travelled over or traversed in one day'.

The word अभ्यस्य being in the sixth case shows the construction it should have before the affix. The एकाहगमः means एकाहेन गम्यते i. e. what is or can be gone over in one day. Thus अभ्यस्यैकाहगमोऽध्वा = आशीनः, as आशीनानि शतं पातिव्या = यावन्ति योजनान्येकोहनाश्चेन गम्यते तावतां शतं गत्वा ॥ सहस्राशीने वा इतः स्वर्गे लोकः ॥

**शालीनकौपीने अधृष्टाकार्ययोः ॥ २० ॥ पदानि ॥** शालीन कौपीने, अधृष्ट-अकार्ययोः ॥

वृत्तिः ॥ शालीनकौपीनशब्दौ निपात्येते यथासंख्यमृद्धे उकार्ये चाभिधेये अधृष्टोऽप्रगल्भः । अकार्यमकरणाहं विरुद्धम् । शालीनकौपीने अधृष्टाकार्ययोः पर्यायौ यथाकथं चिद् व्युत्पादयितव्यौ ॥

20. The word *sálīna* and *kaupīna* are anomalous, when meaning ‘modest’ and ‘a shameful action’ respectively

The word अधृष्ट means ‘not proud’, अकार्यम् means ‘unfit to be done’ i. e. an infamous act. The words come from शाला “a hall” and कूप ‘a well’. It is not easy to trace any connection between ‘modesty’ and ‘a hall’, or between ‘shameful’ and ‘a well’. However some say शालाप्रवेशनमहति ‘who deserves to enter a hall’= शालीनः, कूपावतारमहति ‘who deserves to be thrown into a well’= कौपीनः, hence a thing to be concealed, and the dress that conceals it. As शालीनो जडः, कौपीनं पापं ॥

**ब्रातेन जीवति ॥ २१ ॥ पदानि ॥ ब्रातेन, जीवति (खञ्) ॥**

वृत्तिः ॥ निर्देशादेव तृतीया समर्थविभक्तिः । ब्रातशब्दान्तृतीयासमर्थजीवतीत्यस्मिन्नर्थे खञ् प्रत्ययो भवति । नानाजातीया भनियतवृत्तय उस्तेष्यजीविनः संघा ब्राताः ॥

21. The affix *khañ* comes after the word *vrāta* in the third case in construction, the sense being “ who leads this life, or who lives by this ”.

The word ब्रात means a multitude or mass composed of various castes, who have no fixed employment, and live by violence, or by bodily labor. ब्रातेन जीवति = ब्रातीनः ‘a person who lives by the labour of his body, not of his brain’.

**साप्तपदीनं सख्यम् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ साप्तपदीनं, सख्यम् ॥**

वृत्तिः ॥ साप्तपदीनमिति निपात्येते सख्ये ऽभिधेये ॥

22. The word *sāptapadīna* is anomalous, when meaning ‘friendship’.

The word साप्तपदीन comes from सप्तपद but the connection of senses is not very clear. It is said सप्तभिः पौरवात्यते=साप्तपदीनम् “formed by walking together seven steps or by talking together seven words”. The circumambulation of the Fire by the bride and bridegroom in seven steps makes the marri-

age irrevocable. सामपशीनं seems to have some connection with that. The word सामपशीनः or °न् means 'a friend' also; the abstract sense being made applicable by analogy to the person as well.

हैयङ्गवीनं संज्ञायाम् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ हैयङ्गवीनम्, संज्ञायाम् (खञ्) ॥

वृत्तिः ॥ हैयङ्गवीनं निपात्यते संज्ञायां विषये । ह्योगोदोहस्य हियङ्गवादेशः, तस्य विकारे खञ् प्रत्ययो भवति संज्ञायाम् ॥

23. The word haiyaṅgavīna is anomalous, when it is a Name.

The word हैयङ्गवीनम् means 'fresh butter'. The word comes from ह्यः 'yesterday' and गो 'cow'. ह्यो गोदोहस्य विकारः 'prepared from yesterday's milk' i. e. "fresh butter". The affix does not come in the sense of any विकार in general. There is no affixing in ह्यो गोदोहस्य विकार when it means उद्धित् or 'whey'.

तस्य पाकमूले पील्वादिकर्णादिभ्यः कुणज्ञाहचौ ॥ २४ ॥ पदानि ॥ तस्य, पाक-  
मूले, पील्वादि, कर्णादिभ्यः, कुणप्-जाहचौ ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति षष्ठीसमर्थैः पील्वादिभ्यः कर्णादिभ्यश्च वथासंख्यं पाकमूलयोरर्थाः कुणप् जाहञ् इत्येतौ  
प्रत्ययौ भवतः ॥

24. The affixes kuṇap (कुण्) and jāhach (जाह) come after the words pilu &c and karna &c respectively, when the senses are respectively 'the fruiting-season of this' and 'the root of this'.

The word तस्य shows that the construction must be genitive. The affix कुणप् comes after पील्वादि words, signifying 'ripening', and the affix जाहच् comes after कर्णादि words signifying the 'root'.

Thus पीलूनां पाकः = पीलुकुणः, कर्कन्धुकुणः, so also कर्णस्य मूलं = कर्णजाहम्, अक्षिजाहम् ॥

1 कर्ण, 2 अक्षि, 3 नख, 4 मुख, 5 केश, 6 पाद, 7 उल्फ, 8 भू, 9 शृङ् (भूभङ् ! भूशङ्), 10 दन्त, 11 ओष्ठ, 12 पृष्ठ, 13 मख, 14 अङ्गुष्ठ ॥

1 पीलु, 2 कर्कन्धु (न्धु), 3 शारीर, 4 कुवल, 5 बद्र, 6 बद्र, 7 अश्वत्थ, 8 खदिर् ॥

पक्षात्तिः ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पक्षात्, तिः ॥

वृत्तिः ॥ तस्येत्येव । तस्येति षष्ठीसमर्थात्पक्षशब्दान् मूलभिषये तिः प्रत्ययो भवति ॥

25. The affix ti (ति) comes after the word paksha in the genitive case in construction, in the sense of 'the root of it'.

The word मूल of the last sūtra is drawn into this aphorism; and not the word पाक as well. This is an exceptional case of अनुवृत्ति, generally the whole is drawn and not a portion. Hence arises the following maxim कवचि-

हेकदेशोऽप्यतुवते " Sometimes it also happens that only a part of the words of a rule which are mutually connected is valid in a subsequent rule, while the rest ceases to be valid ".

Thus पक्षस्य मूलं = पक्षाति: i. e. प्रतिपत् 'the root or the first day of a Paksha or a fortnight'.

तेन वित्तश्चुञ्चुपचणपौ ॥ २६ ॥ पदानि । तेन, वित्तः, चुञ्चुप-चणपौ ॥  
वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थाद्वित इत्येत्स्मिन्नर्थे चुञ्चुप-चणपै इत्येतौ प्रत्ययौ भवतः ॥

26. The affixes chuñchup (चुञ्चु) and chanap (चण) come after a word in the third case in construction, in the sense of 'celebrated through this'.

The word वित्त means known, illustrious. Thus विद्यया वित्तः = विद्याचुञ्चु, विद्याचणः, कश्चणः ॥ The initial च् in these affixes is not इत् (I. 3. 7).

विनञ्जन्यां नानाज्ञौ नसह ॥ २७ ॥ पदानि ॥ वि-नञ्जन्याम्, ना-नाज्ञौ, नसह ॥  
वृत्तिः ॥ वि नञ्ज् इत्येताभ्यां वथासंख्यं ना नञ्ज् इत्येतौ भवतः । नसहेति प्रकृतिविशेषणम् । असहार्थे पृथग्भावे वर्तमानाभ्यां विनञ्जन्यां स्वार्थे नानाज्ञौ प्रत्ययौ भवतः ॥

27. The affixes ना and नञ्ज् come respectively after the words वि and नञ्ज्, in the sense of 'not being together'.

Thus वि + ना = विना 'without'; नञ्ज् + नाज्ञौ = नाना 'several'.

वे: शालच्छङ्कटचौ ॥ २८ ॥ पदानि ॥ वे:, शालच्, शङ्कटचौ ॥  
वृत्तिः ॥ विशब्दाच् शालच् शङ्कटज् इत्येतौ भवतः । साधनक्रियावचनादुपसर्गात्स्वार्थे प्रत्ययौ भवतः ॥

28. The affixes śālach (शाल) and saṅkaṭach (शंकट) come after the preposition वि, without changing the sense.

Thus विगते शृङ्गे = विशाले, विशंकटे ॥ Thus these words may apply to a cow, as विशालः, विशंकटः ॥ According to some these words are adjectives meaning 'great, laige' &c. There is no connection here of sense of base and the affix.

संप्रोदश्च कटच् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ सम-प्र-उदः, च, कटच् ॥

वृत्तिः ॥ सम् प्र उद् इत्येतेभ्यः कटच् प्रत्ययो भवति । चकाराहेत्वा ॥  
वार्तिकम् ॥ कटच्चकरणे लालूतिलोमाभङ्गाभ्यो रजस्तुपसंख्यानम् ॥  
वा० ॥ गोष्ठादयः स्थानादिषु पशुनामादिभ्य उपसंख्यानम् ॥  
वा० ॥ संघाते कटच् वन्नत्वयः ॥ वा० ॥ विस्तारे पटच् वन्नत्वयः ॥ वा० ॥ हित्वे गोयुगच् ॥  
वा० ॥ प्रकृत्यर्थस्व घट्टवच् ॥ वा० ॥ विकारे स्नेहते तैलच् ॥  
वा० ॥ भवनेक्षेवे इक्षवादिभ्यः शाकटशाकिनी ॥

29. The affix kaṭach (कट) comes after the words sam, pra, ud, (and vi).

The वि is read into the sūtra by virtue of the word च ॥ Thus संकटम्, प्रकटम्, उत्कटम्, विकटम् ॥

*Vārt* :—The affix कटच् comes after अलाबू, तिल, उमा, and भूषा in denoting dust thereof. As अलाबूनां रजः = अलाबूकटम्, तिलकटम्, उमाकटम्, भूषाकटम् ॥

*Vārt* :—The affix गोष्टच् comes after the names of animals, in denoting the places. As गदां स्थानं = गोगोष्टं, महिषीगोष्टं, &c.

*Vārt* :—When a flock is denoted, the affix कटच् is added, as अविकटम् ॥

*Vārt* :—When spreading is denoted, the affix is पटच्, and अविपटः ॥

*Vārt* :—When a couple is denoted, the affix is गोयुगच्, as, अश्वगोयुगम्, उद्गगोयुगम् ॥

*Vārt* :—When six is denoted, the affix is षडगवच्, as, हस्तिष्डगवम्, अश्व-षडगवम् ॥

*Vārt* :—The affix तैलच् comes when it means the oil of it. As एरण्ड-तैलम्, इंगुशीतैलम्, तिलतैलम् ॥

*Vārt* :—The affixes शाकट and शाकिन denote 'a field where it grows', after the words इक्षु &c. As इक्षुशाकटम्, मूलशाकटम्, इक्षुशाकिनम्, मूलशाकिनम् ॥

अवात्कुटारच् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अवात्, कुटारच्, च ॥

कृत्तिः ॥ अवशब्दात् कुटारच् प्रत्ययो भवति । चकारात् कटच् ॥

30. The affix कुटारच् as well as कटच् comes after the word अव ॥

As अवकुटारम्, अवकटम् 'downwards', 'very deep'.

नते नासिकायाः संज्ञायां दीट्यनाटज्-भ्रटचः ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ नते, नासिकायाः, संज्ञायाम्, दीट्य-नाटच्-भ्रटचः ॥

कृत्तिः ॥ अवादित्येव । नमनं नतम् । नासिकायाः संबन्धिनि नतेऽभिषेये दीट्य नाटच् भ्रटच् इत्येते प्रत्यया भवन्ति संज्ञायां विषये ॥

31. The affixes दीटच्, नाटच् and भ्रटच् come after the word अव, in the sense of a hooked nose, when the word so formed is a Name.

Thus नासिकाया नतम् = अवदीटम्, or अवनाटम्, अवभ्रटम् ॥ The word signifies the nose, as well as the person also, as अवदीटा नासिका, अवदीटः पुरुषः ॥

नेविंडजिवरीसचौ ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ नेः, विडच्-विरीसचौ ॥

कृत्तिः ॥ नते नासिकाया इत्यनुवर्त्तते, संज्ञायामिति च । निशब्दानासिकाया नते ऽभिषेये विडच् विरीसच् इत्यतौ प्रत्ययौ भवतः ॥

32. The affixes विडच् and विरीसच् come after the word नि, in the above sense of a hooked nose, the whole word being a Name.

Thus निबिडम् and निबिरीसम् ॥ How do you say निबिडाकेशः or निबिडं वस्त्रम्? It is by analogy.

इनच् पिटचिक चि च ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ इनच्, पिटच्, चिक, चि च ॥

वृत्तिः ॥ नेरिलेव, नते नासिकाया इति च । निशब्दानासिकाया नतोभेदे इनच् पिटच् इत्यौ प्रत्ययौ भवतस्तत्संत्रियोगेन च निशब्दस्य यथासंख्ये चिक चि इत्येतावदेशौ भवतः ॥

वार्षिकम् ॥ ककारः प्रत्ययो वन्तव्यशिक्तच प्रकृत्या देशः ॥

वा० ॥ क्लिनस्य चिल् पिङ्गाशास्य चाक्षुषी० ॥ वा० ॥ चुलोदेशो वन्तव्यः ॥

33. The affixes इनच् and पिटच् come after the word नि in the above sense of a hooked nose; and चिक् and चि are the substitutes of नि before those affixes respectively.

Thus नि + इनच् = चिक् + इनच् = चिकिनः; नि + पिटच् = चि + पिटच् = चिपिटः ॥

Vārt :—So also comes क, and चिक् replacing नि, as नि + क = चिक् + क = चिकः ॥

Vārt :—The affix ल comes after the word क्लिन in the sense of 'its eyes'; and चिल् are substitutes of क्लिनः as, क्लिने अस्य चक्षुषी० = चिह्नः, पिहः 'blear-eyed'

Vārt :—चुल् is also the substitute. As, चुलः ॥ These words apply to 'eye' also, as चिल्ले, पिल्ले, चुले "sore-eyes." They apply to person also.

उपाधिभ्यां त्यक्त्वासन्नारूढयोः ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उप-अधिभ्याम्, त्यक्त्, आसन्न-आरूढयोः ॥

वृत्तिः ॥ उप अधि इत्येताभ्यां यथासंख्यमासन्नारूढयोर्वर्त्तमानाभ्यां स्वार्थेत्यकन्त्रप्रत्ययो भवति ॥

34. The affix tyakan (-त्यक) comes after the words upa and adhi, in the sense of 'nearness' and 'elevation' respectively ; the words so formed being Names.

Thus उपत्यका = पर्वतस्थासन्नम् 'lowland, a land at the foot of the mountain', अधित्यका = पर्वतस्थारूढम् 'a table-land, high-land'. The rule VII. 3. 44 does not apply here, so we do not get the forms उपत्यिका or अधित्यिका ॥

कर्मणि घटो ऽठच् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ कर्मणि, घटः, अठच् ॥

वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः। कर्मशब्दात्समीकर्त्तव्याद् घट इत्येतस्मिन्नर्थे० ऽठच् प्रत्ययो भवति ॥

35. The affix athach (अठे) comes after the word karma in the seventh case in construction, in the sense of 'employing oneself zealously in it'.

The word घटः means zealous work. Thus कर्मणि घटेत = कर्मणिः पुरुषः 'a clever, proficient person'.

तदस्य संजातं तारकादिभ्य इतच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्य, संजातम्, तारकादिभ्यः, इतच् ॥

‘वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमासमर्थेभ्यस्तारकादिव्यः शब्देभ्यो इस्येति षष्ठयर्थे इतच्च प्रत्ययो भवति ॥ संजातप्रहणं प्रकृतिदिशेषणम् ।

36. The affix itach (इत्) comes after the words तारका &c. in the first case in construction, in the sense of ‘that whereof this is observed’.

Thus तारकाः संजाता अस्य नभसः = तारकितं नभः ‘a starry sky’ i. e. a night in which stars are visible. पुष्पितो वृक्षः ‘a tree in which flowers have grown’.

The तारकादि class is आकृतिगण ॥

1 तारका, 2 उप्प, 3 कर्णक\*, 4 मञ्जरी\*, 5 कच्छीष, 6 क्षण\*, 7 सूच (सूचक), 8 मन्त्र, 9 निष्कर्मण, 10 उरीष, 11 उचार, 12 प्रचार, 13 विचार, 14 कुड्डमल, 15 कट्टक, 16 मुसल\*, 17 मुकुल, 18 कुसुम, 19 कुहूल, 20 स्तबक, 21 किसलय, 22 पळव, 23 खण्ड, 24 वेग, 25 निद्रा 26 मुद्रा, 27 बुभुक्षा, 28 धेनुज्या, 29 पिपासा, 30 अद्वा, 31 अभ्र, 32 उलक, 33 अङ्गारक, 34 वर्णक, 35 द्राह, 36 दोह, 37 चुख, 38 दुःख, 39 उत्कण्ठा (उत्कण्ठ), 40 भर, 41 व्याधि, 42 वर्मन\*, 43 ब्रण\*, 44 गौ-रव\*, 45 शास्त्र, 46 तरंग, 47 तिलक, 48 चन्द्रक (चन्द्र), 49 अनधकार, 50 गर्व, 51 मुकु, 52 हर्ष, 53 उत्कर्ष, 54 रण\*, 55 कुवलय, 56 गर्ध, 57 क्षुध (क्षुधा), 58 सीमन्त, 59 उवर, 60 गर\*, 61 रंग, 62 रोमाञ्च, 63 पण्ड, 64 कज्जल, 65 तृष्ण\*, 66 कोरक, 67 कल्पोल, 68 स्थपुट\*, 69 फल, 70 कञ्चुक\*, 71 शृङ्गार\*, 72 अङ्गुर, 73 शैवल; 74 बुकुल\*, 75 श्वन्त\*, 76 आराल\*, 77 कलङ्क, 78 कर्दम, 79 कन्दल, 80 मुर्छा\*, 81 अङ्गार, 82 हस्तक (हस्त), 83 प्रतिविम्ब\*, 84 विघ्नतन्त्र (विघ्न, तन्त्र)\*, 85 प्रत्यय\*, 86 शी-क्षा\*, 87 गर्ज, 88 गर्भाद्यप्राणिनि. (गर्भिताः शालयः but गर्भिणी गौः) 89 तन्द्रा, 90 सदक, 91 कर, 92 आन्दोल, 93 गोर, 94 राग.

प्रमाणे द्वयसज्जद्ग्रज्जमात्रचः ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ प्रमाणे, द्वयसच्च-दग्धच्च-मात्रचः ॥

वृत्तिः ॥ तदस्येत्यनुवर्तते । तदिति प्रथमासमर्थादिस्येति षष्ठयर्थे द्वयसच्च दग्धच्च मात्रच्च इत्येते प्रत्यया भवति यत्तद्यथासमर्थे प्रमाणं चेत्तद्वति ॥

आंतकम् ॥ प्रमाणे लो वक्तव्यः ॥ वा० ॥ द्विगोर्निर्वत्यम् ॥ वा० ॥ उद्दस्तोमे वक्तव्यः ॥

वा० ॥ शनशतोर्द्विनिर्वत्यव्यः ॥ वा० ॥ विशतेष्वति वक्तव्यम् ॥

वा० ॥ प्रमाणपरिमाणाण्यां संख्याया आपि संशये मात्रज्जवन्तव्यः ॥

वा० ॥ वत्वन्तास्त्वार्थे द्वयसभ्यमात्रचौ बहुलम् ॥

37. The affixes dvayasach (द्वयसै), daghnach (दग्धै) and mâtrach (मात्र), come in denoting “that whereof this is the lineal measure” after a word in first case in construction.

The word तदस्य is understood here. Thus ऊः प्रमाणमस्य = ऊरुद्वयसम्, ऊरुद्ग्रम्, ऊरुमात्रम् ‘as high as the thigh’. So also जानुमात्रम्, जानुद्वयसम् and जानुद्ग्रम् ॥ As ऊरुद्वयसमुद्गम् ‘water reaching upto the thigh’. According to some the first and the second affixes (dvayasa and daghna) come in denoting the measure of altitudes and depths, and not horizontal measures. The affix मात्रच्च comes in a general sense also. As प्रस्थमात्रम् ‘a cubit long’.

*Vārt*—The affixes denoting lineal measure are elided after words which are themselves recognised as standards of measure. Thus शमः प्रमाणमस्य

॒ शमः 'that which is sama (a hand) in length'. Similarly विदि:, वितस्तिः ॥ The affix mātra only is elided, the other two affixes are never applicable to these words.

*Vārti*:—The elision is invariable after a Dvigu. As हौ शमौ प्रमाणमस्य = हिशमः, विवितस्तिः ॥ Why do we say "invariable"? The elision will take place even where there is doubt. हे विदी स्थारं वा न वा = विविदिः ॥

*Vārti*:—The affix डर् comes after a word, when it denotes a stoma; as, पञ्चदशस्तोमः, पञ्चदशी रात्रिः ॥ The इ causes डीए (IV. I. 15).

*Vārti*:—The affix डिनि comes after words ending in शन् or शत्, as पञ्चशिनोद्दिमात्राः, विशिनो मासाः ॥

*Vārti*:—So also after the word विश्वति, as विशिनोऽप्सिसः ॥

*Vārti*:—The affix मात्रच् comes after words denoting lineal measure, and mass measure, and after a numeral, even when there is doubt. As शमनां षम्, = शमः प्रमाणमस्य स्थानं वा, विष्टिमात्रम्, प्रस्थमात्रम्, कुडवमात्रम्, पञ्चमात्रम्, दशमात्रा गावः ॥ An exception to this is contained in the 2nd Vārtika, where mātra is elided in Dvigu compounds, owing to the word नित्य being used there.

*Vārti*:—The affixes हृयसच् and मात्रच् come without changing the sense, diversely after a word ending in वतु; as तावहृयसम्, = तत् परिमाणमस्य धान्यादिस्तावत् तावन्मात्रम्, एतावहृयसम्, एतावन्मात्रम् &c.

पुरुषहस्तभ्यामण्च ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ पुरुष, हस्तिभ्याम्, अण्, च ॥

वृत्तिः ॥ तदस्येत्येव, प्रमाणहस्ति च ॥ पुरुषहस्तिभ्यां प्रथमासमर्थाभ्यां प्रमाणोपाधिकाभ्यामस्येति षष्ठ्यर्थे इत् प्रत्ययो भवति, चकारद् हृयसज्ञाद्यत्र ॥

38. The affix an (±—अ) also, as well as dvaya-sach &c, comes after the words purusha and hasti, in the first case in construction in the sense of 'that whereof this is the lineal measure'.

The phrase तदस्य प्रमाणे is understood here. By च the affixes हृयसच् &c are drawn in. Thus पुरुषः प्रमाणमस्य = पौरुषम्, पुरुषहृयसम्, पुरुषद्वत्, पुरुषमात्रम्, हस्तिहृयसम्, हस्तिनम् ॥

*Vārti*:—The affix is always elided after a Dvigu. As विपुरुषहृयकम्, विपुरुषम्, द्विहस्ति, विहस्ति, विपुरुषी, विपुरुषी, द्विहस्तिनी विहस्तिनी ॥

यत्तदेतेभ्यः परिमाणे वतुप् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ यत्-तद्-पतेभ्यः, परिमाणे, वतुप् ॥ वृत्तिः ॥ तदस्येत्येव । यत्तदेतेभ्यः प्रथमासमर्थाभ्यः परिमाणोपाधिकेभ्यास्येति षष्ठ्यर्थे वतुप् प्रत्ययो भवति ॥

*Kārikā* डावतावर्थवैशेष्यात्रिर्वेशः पृथुगुच्छते ।

मात्राद्यप्रतिपाताद् भावः सिद्धम् डावतोः ॥

सार्वाचिकम् ॥ वतुपकरणे युष्मदस्मदभ्यां छन्वसि सादृश्यउपसंख्यानम् ॥

39. The affix वृत्प (वृत) comes after the words यद, तद, and एतद, being in the first case of construction, in signifying "that where of this is the measure of volume".

The phrase तदस्य is understood here. As यत् परिमाणमस्य = यावान्, This form is thus evolved; यत् + वृत्प = यावत् (the ति अत् being replaced by आ by VI. 3. 91) = यावनत् (the तुप् being added by VII. 1. 70) = यावानत् (the अ being lengthened by VI. 4. 41); the vibhakti श्च being elided by VI. 1. 68, and त् being elided by VIII. 2. 23 we get finally यावान्, तावान्, एतावान् ॥ The परिमाण is used in this sūtra, in order to distinguish it from the word प्रमाण used in the last aphorism (See V. 1. 19). Therefore यत्, तद् & एतद् take the affixes 'mātra' &c also in the sense of प्रमाण, which would not have been the case, had परिमाण not been used in the sūtra, for then the special affix वृत्प would have debarred matrach &c in the case of यत् &c. The word डावतु in the kārikā is the name given to this affix वृत्प by the ancient grammarians; so that according to them there was no necessity of VI. 3. 91 to replace ति of यत् &c, by आ; thus यत् + डावतु = यावत् ॥

Moreover the affix वृत्प being added in the sense of परिमाण, (capacity) only after यत् &c, it follows that the words so formed, may take the further affix मात्रच् &c in the additional sense of प्रमाण (length); which would not have been the case had the word परिमाण not been used in the sūtra. Thus तत् परिमाणमस्य = तावद् as धान्ये राशीकृतं । From this तावत् we have तावत् प्रमाणमस्य कुडधावैः = ताव-प्रमाणम् meaning यावद् राशीकृतस्य धान्यस्य दैव्यं, तावग् अस्यापि ॥

*Vṛtī:*—The affix वृत्प comes in the sense of 'like this', after the words अुमद् and अस्मद् in the Chhandas. As स्वावतः पुरुषसो यज्ञं विप्रस्य मावतः ॥

किमिदंभ्यां वो घः ॥ ४० ॥ पदानि ॥ किम्-इदम्भ्याम्, वः, घः ॥  
वृत्तिः ॥ किमिदंभ्यामुनरस्य वृत्पो वकारस्य घकारोदेशो भवति ॥

40. After the words *kim* and *idam*, घ (इय्) is substituted for the च of *vatup*.

Thus किम् + वृत्प = की + वृत्प (VI. 3. 90) = की + वृत्प (VI. 4. 148) = कियत् nom. कियान्. Similarly इथत् nom. इयान् ॥

किमः संख्यापरिमाणे डति च ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ किमः, संख्यापरिमाणे, डति, च ॥  
वृत्तिः ॥ संख्यायाः परिमाणं, संख्यापरिच्छेदः इत्यर्थः । संख्यापरिमाणे वर्त्तमानात् किमः प्रथमासमर्थादिस्य-  
ति षष्ठपर्थेऽऽतिः प्रत्ययो भवति । चकारावृत्प । तस्य च वकारस्य घोदेशो भवति ॥

41. The affix *dati* ( अति with the elision of इम् ) as well as the affix *vatup* comes after the word *किम्*, in the first case in construction, in the sense of 'numerical quantity'.

The च introduces the affix चतुष् which is changed into चतुष् (इचत्) ॥

The word संख्यापरिमाणे means संख्यायाः परिमाणं i. e. संख्यापरिच्छेदः 'making estimate by numbers'. As का संख्या परिमाण मेषां ब्राह्मणानां = कति ब्राह्मणाः or किञ्चन्तो ब्राह्मणाः 'how many Brahmanas in number do you estimate these'. This always comes in the plural.

This word is formed, in fact, when a question is put relating to the numerical quantity (saṅkhya-parimāṇa) of any thing. But the word saṅkhya-parimāṇa may be explained also as a Karmadhāraya, in which the attributive word has been placed second. It will then mean "quantitative number". The sūtra will be rendered thus: "kim takes dāti, when it means a quantitative number". It should not be objected that numbers are always quantitative, and therefore parimāṇa is redundant in the aphorism. For sometimes numbers are used not to define any quantity but merely to mark contempt. As in the following :—

अब्रतानाममन्वाणां जातिमात्रोपजीविनाम् । सहस्राः समतानां पारथत्वं न विद्यन्ते ॥ Here the word सहस्राः is used indefinitely in a contemptuous sense. Therefore, it is not true that a number always defines a quantity. Where किम् is used to express contemptuous number, no affixing takes place: as केयमेषां संख्या इशानाम् ॥ The word parimāṇa in this sūtra is not used in its technical sense; as in Sūtra 39 ante: for its very repetition here shows that it is used here to denote 'quantity' in general, and not 'capacity', for a number cannot mean 'capacity'.

संख्याया अवयवे तयप् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, अवयवे, तयप् ॥

वृत्तिः ॥ तस्येव उ संख्याया अवयवे वर्तमानाया भस्येति षष्ठ्यर्थे तयप् प्रत्ययो भवति ॥

42. The affix tayap (तय) comes after a numeral, in the sense of "that whereof the parts are so many".

The word तस्य is understood here. Thus पञ्च अवयवा अस्य = पञ्चतयम् 'having five parts'. The part being connected with the whole, the force of the affix is to denote the whole. So also इशातयम्, चतुष्टयम्, चतुष्टयी (VIII. 3. 101 and IV. 1. 15)

द्वितिभ्यां तयस्यायज्वा ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ द्वितिभ्याम्, तयस्य, अयच्, वा ॥

वृत्तिः ॥ पूर्वेण विहितस्य तयस्य द्वितिभ्यां परस्य वा तयजादेशो भवति ॥

43. The affix ayach (अय) is optionally the substitute of tayap, after words dvi and tri.

As द्वाववयवावस्य = द्वयम् or हितयम्, त्रयम् or त्रितयम् 'a couple' 'a triad' (VI. 4. 148).

The word तय is used in the sūtra to indicate the sthānin or thing to be replaced. Had it not been used, the sūtra would have run thus द्वितिभ्यामयज्वा "ayach optionally comes after dvi and tri". Here ayach would have be-

come a separate affix, instead of being a mere substitute. Where is the harm in its being a separate affix? Then the word अयम् or अय् will not form their feminine in डीप्; but अय being taken as sthānivat to तय (I. 1. 56), the affix डीप् which by IV. 1. 15, applies to तय, applies to अय also. Thus we have अयी गतिः ॥ Moreover by I. 1. 33, words ending in तय are declined as Pronouns optionally before nominative plural termination. By the rule of sthanivat अदेश (I. 1. 56), the words ending in अय will also be Pronouns. As द्योः or द्याः, अयोः or अयाः ॥ The च् in अयच् is for accent, showing that the substitute 'aya' differs in accent from the sthāni taya.

उभादुदात्तो नित्यम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ उभात् उदात्तः नित्यम् ॥  
वृत्तिः ॥ उभशब्दात्परस्य तयोः नित्यमयजावेशो भवति स चोदात्तः ॥

43. After the word ubha, ayach is always the substitute for tayap, having the acute (udātta) accent on its first syllable.

The affix अयैच् having indicatory च takes the acute accent on the final syllable (VI. 1. 163), i. e. on य, the special mention of the udātta in the sūtra shows that the accent should be on a syllable which would otherwise not have taken it i. e. the first syllable i. e. अ; for had this not been the meaning, there was no necessity of using the word udātta in the sūtra.

If उभ is a Sankhyā word (I. 1. 23) in the secular sense, it would have taken तयप्, the present sūtra ordains अयै instead as a substitute always. If it is not a Sankhyā, then we should first ordain तयप् after it, by the process of splitting the sūtra 42 ante into two, thus संख्यायाः तयप्, अययते तयप् and then replace तयप् by अयै ॥

Thus उभौ पीतलोहितौ अययते यस्य = उभयः ॥ उभये देवमनुष्याः ; उभयोः मणिः ॥

तदस्मिन्नधिकमिति दशान्ताद्बुः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तत्-अस्मिन्-अधिकम्-इति-  
दशान्तात् डः ॥  
वृत्तिः ॥ तविति प्रथमासमर्थाद्यस्मिन्निति सप्तम्यर्थे दशान्ताव्यातिदिकाद्बुः प्रस्तयो भवति यत्तत्त्वयमासमर्थ-  
मधिकं चेचाङ्गवति ॥ इतिकरणस्तत्त्वेन्द्रियवक्षा ॥

Kārikā अधिके समानजाताविटं शतसहस्रयोः ।

यस्य संख्या तदधिकये डः कर्त्तव्यो मतो मम ॥

45. The affix da (अ with the elision of अन् of the base), comes after a Numeral ending in daśan, being in the first case in construction, in the sense of "this is surplus in it".

Thus एकादश-अधिका अस्मिन् शते = एकादशं शतं "hundred+eleven". So also एकादशं सहस्रं ॥

Why do we say ending in शत् ? Observe पञ्चाधिका अस्मिन् शते ॥

Why do we say "ending" ? Observe इशाधिका अस्मिन् शते ॥

*Ishti* :—This rule applies when both words denote a thing of the same denomination. As एकादश कार्षपण अधिका अस्मिन् कार्षपण शते = एकादश कार्षपणशते ॥ But not here :—एकादश मात्रा अधिका अस्मिन् कार्षपणशते ॥

*Ishti* :—This applies only after शत् and सहस्र, therefore it does not apply here :—एकादशाधिका अस्यां विशाति ॥

The word इति in the sūtra is for clearness. The rule applies to शतसहस्र also, as एकादश शतसहस्र which may mean either (1) एकादश शतान्यधिकान्यस्मिन् or (2) एकादश सहस्राण्यधिकान्यस्मिन् ॥

शदन्तविशतेश्च ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ शदन्त-विशतेः च (ऽः) ॥

वृत्तिः ॥ तदस्मिन्नाधिकामित्यनुवर्तते, उ इति च । शदन्तात्यातिपदिकार्द्विशतेश्च उः प्रत्ययो भवति तदस्मिन्नाधिकामित्येतस्मिन्विषये ॥

वार्त्तिकम् ॥ तदन्तादपीति वक्तव्यम् ॥

46. The affix *da* comes in the sense of "this is surplus in it", after a Numeral ending in शत् and after विशति ; with the elision of अत् and अति ॥

The indicatory उ causes elision of उ portion VI. 4. 142 &c. Thus विशाधिका अस्मिन्नते = विशां शतं, एकविशां शतं, एकचतुर्विशां शतं ॥ This rule applies to abstract Numerals. Hence not here, गोविशाधिका अस्मिन् गो शतं ॥

So also after विशति ; as विश शतं ॥

*Vart*—So also after compounds ending in विशति, as, एकविशं शतं ॥ This also applies to pure Numbers. Therefore not here, गो विशतिरधिका अस्मिन् गो शतं ॥

संख्याया गुणस्य निमाने मयद् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ संख्यावाः, गुणस्य, निमाने, मयद् ॥

वृत्तिः ॥ तदस्येत्यनुवर्तते तदस्य संज्ञातमित्यतः । तदिति प्रथमासमर्थात्संख्यावाचिनः प्रातिपदिकादस्येति षष्ठ्यर्थं मयद् प्रत्ययो भवति यत्तद्यथमासमर्थं गुणस्य चेतिनाने वर्तते ॥

47. The affix *mayat* (मय with feminine in डीप) comes after a Numeral in denoting a thing given in exchange ; in the sense of "containing so many times more of something" or "the price of a portion of this is so many equal portion of the other".

The word तदस्य from V. 2. 36 should be read in this. The sense of the aphorism is "after a Numeral in the first case in construction (तद्), with the force of a genitive (अस्य), comes the affix मयद्, when the word in the first case in construction denotes the value (निमान) of a portion (गुण)". The word गुण means भाग or "portion", and निमान means 'price'. In comparing the quality of one thing with another, निमान is the value or price. Thus यवानां ही भागौ निमान्

अस्योदिव्यद्भागस्य = ह्रिमयमुदास्विद्यवानाम् “two parts of Yava is the price of one part Udasvit”. Similarly त्रिमयम्, चतुर्मयम्, lit. “Udasvit is ह्रिमय or ‘two-times’ the value of yava”.

The word शुणस्य is in the singular number. The comparison must therefore be made with *one* portion of a thing, with the several portions of the other. The ratio must be  $x: 1$ , but never  $x: 2$ , or  $x: 3$  &c. Therefore the rule does not apply here, द्वौ भागौ यवानां यव उदृश्वितः ॥ The  $x$  also must be more than one. The rule therefore does not apply here: एको भागो निमानमस्य ॥

The word शुण denotes an integral number, therefore the rule will not apply to fraction. As द्वौ भागौ यवानामध्यर्ज्ज उदृश्वितः ॥

The affix also comes in the sense of purchasing or the comparative value of a thing, i. e. in denoting the thing received in exchange.(निमेय) As उदृश्वितो द्वौ भागौ निमेयमस्य यवभागस्य = ह्रिमयाः, as ह्रिमया यवा उदृश्वितः = “उदृश्वितो द्वौ शुणा निमेयी यवामकयुगानां यवानां “the exchange value of Udasvita is twice as much as that of a Yava”. The word निमान means the thing *given* in exchange ; and निमेय the thing *received* in exchange. Both words are reciprocal and are terms of barter or exchange, but they do not apply to sales or purchases for coins.

Why do we say शुणस्य ‘of a portion’? Observe द्वौ श्रीहित्यौ निमानमस्योदृश्वितः ॥ Here being no comparison of ratios, there is no affixing.

Why do we say निमाने “in denoting the thing given in exchange”? Observe, द्वौ शुणौ क्षीरस्य एकसैलस्य = ह्रिमयां पच्यते तैलं क्षीरेण “one part of oil cooks or absorbs as much as two parts of milk”. Here the sense is that of ‘cooking’ and not of purchasing.

In short मद् has the meaning of ‘time or fold’. As ह्रिमय “two time”, the word qualifying sometime the निमान, sometime the निमेय; e. g. ह्रिमयमुदास्विद्यवानां “Udasvit is two-times or two-fold of Yava in value”; or ह्रिमया यवा उदृश्वितः “two-times Yava are equal to one Udasvit”.

तस्य पूरणे डद् ॥ ४८ ॥ पदाति ॥ तस्य, पूरणे, डद् ॥

बृत्तिः ॥ तस्यैति पठीसमर्थासंख्यावाचिनः प्रातिपदिकात्पूरणहस्त्यस्मिन्नर्थे डद् प्रत्ययो भवति ॥

48. The affix *dat* (अ, causing the elision of the last vowel with the consonant following it) comes after a Numeral in the sixth case in construction, when the sense is “making full this number”.

That by which a thing is completed is called पूरण ॥ Thus एकादशानां पूरणः = एकादशः the “eleventh” (i. e. the one which, added to ten, completes the eleven). Similarly ब्रयोदशः ॥ By this affix, ordinals are formed. The rule therefore, does not apply to a case like this:—पञ्चानां मुष्टिकानां पूरणो घटः ॥

नान्तादसंख्यादेर्मद् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ नान्तात् असंख्यादेः मद् ॥  
बृत्तिः ॥ उद्दिति वर्तते । नकारान्तासंख्यावाचिनः प्रातिपदिकात्संख्यादेः परस्य डदो मजागमो भवति ॥

49. The augment *mat* (म) comes before उट्, in the above sense, after a Numeral which ends in न् when no other Numeral precedes it.

Thus पञ्चमः 'fifth' (the completer of the five), सप्तमः ॥ Why do we say 'ending in न्'? Observe विशेषः पूर्णो = पूर्णः 'twentieth'. Why do we say 'not preceded by a Numeral'? Observe एकादशानं पूर्णं = एकादशः ॥

थद् चच्छन्दसि ॥ ५० ॥ पदानि ॥ थद्, च, छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ नान्तादसंख्यावैः परत्य उटभृण्डन्दसि विषये यडागमो भवति, चकारात्प्रक्षे मढपि भवति ॥

50. The थट् is the augment of उट्, in the Chandas, after a Numeral ending in न् and not preceded by another numeral : as well as the augment मट् ॥

Thus पञ्चयः, सप्तयः or पञ्चमः, सप्तमः ॥ As पञ्चमानि पञ्चयानि भवन्ति and पञ्चमामिन्द्रियमस्यापाक्लामन् ॥ See V. 2. 56.

षट्कतिकतिपयचतुरां थुक् ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ षट्-कति-कतिपय-चतुराम्, थुक् ॥  
वृत्तिः ॥ उदित्यबुवत्तेत तत्सम्भ्या विपरिणन्यते । षट् कति कतिपय चतुरद्वयेषां उटि परतस्थुगागमो भवति ॥

वार्तिकम् ॥ चतुरभृण्डयतावाच्यक्षरलोपश्च ॥

51. When *daṭ* follows, थुक् is the augment of the words *shat*, *kati*, *katipaya* and *chatur*.

The उट् is to be read into this sūtra, and it should be changed into Locative, as उटि 'when *daṭ* follows'. The word कतिपय is not a Numeral, it takes उट् by force of this sūtra. Thus षण्णां पूर्णो = षष्ठः 'sixth'. कतियः 'the which in order?' कतिपययः 'the one in order after several', चतुर्थः 'the fourth'.

*Vārt*.—The affixes छ (ईच) and चत् come after चतुर् and there is elision of the first letter. As तुरीयः or तुर्यः ॥

In this and the two following sūtras, the action of the उट् of उट् vanishes when an augment is added.

बहुपूगगणसंघस्य तिथुक् ॥ ५२ ॥ बहु-पूग-गण-संघस्य, तिथुक् ॥

वृत्तिः ॥ उदित्येव । बहु पूग गण संघ इत्येषां उटि परतस्थित्युगागमो भवति ॥

52. When *daṭ* follows, तिथुक् is the augment of the words *bahu*, *pūga*, *gāṇa*, and *sāṅgha*.

The word उटि is understood here also. The words पूग and संघ are not Numerals; they take the affix उट् by virtue of this sūtra. Thus बहूनां पूर्णो = बहुतियः, पूगतियः, गणतियः, and संघतियः ॥

बतोरिथुक् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ बतोः, इथुक् ॥

वृत्तिः ॥ उदित्येव । इत्येउटि परत इथुगागमो भवति । वत्यन्तस्य संख्यात्पूर्वेण उद्घितस्तस्मिन्नदमागमो तिथीवते ॥

53. When दात् follows, इथुक् is the augment of a stem ending in वातु.

The word इटि is understood here also. The words ending in वर्तु are Numerals (I. 1. 23) : and they will take इट् by V. 2. 48 ; the present sūtra declares the augment. Thus यावतां पूरणो = यावतियः, सावतियः, एतावतियः ॥

द्वेस्तीयः ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ द्वे:, तीयः ॥

वृत्तिः ॥ विशब्दात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पूरणइत्यस्मिन्विषये । उटोपवादः ।

54. The affix तीय comes in the sense of 'completer thereof', after the word dvi.

This debars इट् ॥ Thus इयोः पूरणो = द्वितीयः 'the second'—that which completes the two.

त्रैः संप्रसारणं च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ त्रैः, संप्रसारणं, च (तीयः) ॥

वृत्तिः ॥ विशब्दात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पूरणइत्येतद्विषये । उटोपवादः । तत्सन्त्रियोगेन त्रैः संप्रसारणं च भवति ॥

55. The affix tiya comes in the sense of 'completer thereof', after the word tri ; and there is samprasāraṇa ( vocalisation ) of the stem.

The substitution of a vowel for a semi-vowel is samprasāraṇa (I. 1. 45). Thus वि + तीय = तृ + इ + तीय = तृतीयः (VI. 1. 108, the इ of वि assumes the form of the prior letter अ which is substituted for इ). In तृतीयः the अ is not lengthened by VI. 4. 2, because that rule applies to the lengthening of the अ ण् letters only, this word being read into VI. 4. 2, by anuvṛitti from VI. 3. 111. The pratyāhara अ ण् is formed by the first ण्, and means the letters अ, इ and उ ॥

विशत्यादिभ्यस्तमडन्यतरस्याम् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ विशत्यादिभ्यः, तमह्, अन्यतरस्यां ॥

वृत्तिः ॥ विशत्यादिभ्यः परस्य उटस्तमडागमो भवतन्यतरस्याम् ।

56. After the words विशति &c, तामात् (तम् fem. in डीप्) is optionally the augment of दात्.

This rule falling under the jurisdiction of पूरण, we must read the word उट् into this sūtra, as the affix to which the augment तमद् is added. Thus विशतेः पूरणः = विशतितमः or विशः 'twentieth'. एकविशतितमः or एकविशः, त्रिविशतितमः or त्रिविशः, विशत्यमः or विशः, एकत्रिविशत्यमः or एकत्रिविशः ॥

There is no विशत्यादि class given in Gaṇapāṭha. These are ordinary words like विशति, विशत् &c. The words विशति, विशत् &c of V. 1. 59, should not be taken as the विशत्यादि alluded to by this sūtra. For had it been so, we

could not have formed the words like एकविश्वितमः ; because the rule applying to विश्विति specifically mentioned, will not apply to विश्विति as the end of a compound. As this maxim declares, भ्रणवता प्रातिपदिकेन तदन्तविधिर्नास्ति "that which cannot possibly be anything but a Pratipadika, does, contrary to I. i. 72; not denote that which ends with it, but it denotes only itself". This being the case, the word विश्विति &c must be taken in their popular signification, and not as particular prātipadikas ; and hence also becomes valid the exception given in V. 2. 58, in the case of षट् &c when preceded by another numeral. For the very prohibition असंख्यादृष्टः in that rule, shows, that with the exception of षट् &c, the present rule applies to other संख्यादृष्टि words, as, एकविश्विति &c.

Böhtlingk takes मद्, यद् and तमद् as separate affixes and not as augment. He says "The commentators take तमद् here and in the following Sūtras as an Augment of उट् (V. 2. 48), because विश्विति &c with the affix तमद् would yield विश्वितिम् by III. i. 3, whilst otherwise, it, would be accented as विश्वितिम् ॥ According to this interpretation मद् V. 2. 49 and यद् V. 2. 50 are Augments, though they would yield the right form as affixes also. That Pāṇini by forms मद्, यद् and तमद् so much resembling उट्, should not have meant an affix, is not probable. Moreover one does not understand well this, why he, if he intended that म, य and तम should be taken as augments, does not, for the sake of clearness, ordain this after the stem, which could have been expressed by adding of the servile क् (i. e. मुक्, युक् and तमुक्), as he does in the case of the augments युक् V. 2. 51, तियुक् V. 2. 52 and इयुक् V. 2. 53. I also think this, that Pāṇini, when he designated this affix तमद्, did not think of the accent."

In the case of मद् and यद् there will be no difference whatever whether we take them as affixes or as augments. Thus पञ्चन् + मद् = पञ्च + मद् (VI. 4. 144) = पञ्चम ॥

नित्यं शतादिमासार्द्धमाससंवत्सराच्च ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ नित्यम्, शतादि, मासार्द्ध, मास, संवत्सरात्, च, ( तमद् ) ॥

वृत्तिः ॥ शतादिः संख्याशब्दा लौकिका गृह्यन्ते । शतादियो मासार्द्धमाससंवत्सरशब्देऽयच्च परस्य डटो नित्यं तमडागमो भवति ॥

57. Always after the words शतादि &c, and after मासा, अर्द्धमास, and समवत्सर ; तमात् is the augment of dat.

The words शतादि are numerals. The words मास &c, are not numerals ; they would not have taken उट्, but by the implication of this sūtrā. Thus शतस्य पूरणः = शततमः 'hundredth'; सहस्रतमः, लक्षतमः ॥ Similarly मासस्य पूरणः = मासतमो दिवसः 'the last day of the month'. अर्द्धमासतमः, संवत्सरतमः ॥

By the next Sûtra V. 2. 58, the words शत् &c, would also have taken तम्; but the scope of that sûtra is confined to numerals not preceded by another numeral. There is no such restriction here. Hence we have एकशत-तमः, हिंशततमः ॥

षष्ठ्यादेश्चासंख्यादेः ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ षष्ठ्यादेः, च, असंख्यादेः, ( तमद् ) ॥  
वृत्तिः ॥ षष्ठ्यादेः संख्यादश्वदसंख्यादेः परस्य डटो नित्यं तमडागमो भवति ॥

58. After the words shashṭi &c, when no other Numeral precedes them; tamat̄ is always the augment of dat̄.

By sûtra V. 2. 56, the augment was optional, this makes it compulsory. Thus षष्ठितमः, सप्ततितमः ॥

Why do we say "when not preceded by a Numeral"? Observe, एकपदः एकशट्टितमः, एकसप्ततमः or एकसप्ततितमः ॥ Here V. 2. 56, applies also.

मतौ छः सूक्तसाम्नोः ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ मतौ, छः सूक्त, साम्नोः ॥  
वृत्तिः ॥ मताविति मत्वर्थ उच्यते । प्रातिपदिकान्मत्वर्थे छः प्रत्ययो भवति सूक्ते सामनि चाभिधेये ॥

59. When a Sûkta or a Sâman is to be expressed, the affix Chha (ईय) comes after a prâtipadika (nominal-stem), in the sense of the affix matup (V. 2. 94).

The word मतौ means 'in the sense of मतुप् affix'. The sense of मतुप् is "whose is it or in whom it is". Thus अच्छावाक् शब्दोऽस्मिन् = अच्छावाकीयम् सूक्तम् ॥ मित्रावरुणीयम्, यज्ञायहीयम् साम, वारवन्तीयम् साम ॥

The affix comes after a collocation of words, as अस्यवामीयं 'the Sûkta containing the words अस्य वाम' e. g. Rig Veda Mañdala I. sûkta 164. Here the words अस्य वामस्य are considered as a Nominal Stem. So also क्यापुभीयम् ॥

अध्यायानुवाकयोर्लुक् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ अध्याय, अनुवाकयोः, लुक् ॥  
वृत्तिः ॥ मतावित्येव । मत्वर्थउल्पनस्य छस्य लुग् भवति, अध्यायानुवाकयोरभिधेययोः ॥

60. When an Adhyâya or an Anuvâka is to be expressed, there is luk-elision of the affix Chha having the above sense of matup.

This sûtra indicates by implication (ज्ञापक), that the affix छ comes after a nominal stem, to denote an Adhyâya or an Anuvâka. According to Patanjali the elision is optional. Thus गर्वभाण्ड शब्दोऽस्मिन्नस्ति = गर्वभाण्डोऽध्यायः, अनुवाको वा ॥ In the alternative, गर्वभाण्डीयः; so also दीर्घजीवितः or दीर्घजीवतीयः, पलितस्तम्भः or पलितस्तम्भीयः ॥

विमुक्तादिभ्यो ऽण् ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ विमुक्तादिभ्यः, अण् ॥

वृत्तिः ॥ मतावित्येव, अध्यायानुवाकयोरिति च । विमुक्तादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो ऽण् प्रत्ययो भवति मत्वर्थे, अध्यायानुवाकयोरभिधेययोः ॥

61. The affix *añ* (+—अ) comes in the sense of matup, when an *Adhyâya* or an *Anuvâka* is to be expressed, after the words *vimukta* &c.

Thus विमुक्तशाद्योऽस्मिन्नस्ति = वैमुक्तोऽध्यायोऽनुवाको वा ॥ So also देवास्तुः &c.

1 विमुक्त, 2 देवास्तु, 3 रक्षोऽस्तु, 4 उपसद्, 5 मुवर्ण ( मुपर्ण ), 6 परिसारक ( परिषारक! ) 7 सहस्र, 8 वसु, 9 मसृत् ( मस्त्वत् ), 10 पद्मीवत्, 11 वसुसत्, 12 महीयत्व ( महीयल ), 13 सत्वत्, 14 बहवत्\*, 15 दशार्ण, 16 दशाई, 17 वयस् ( दशाहपयस् ), 18 हविर्धान, 19 पतचिन् ( पतचि ), 20 महि-ची, 21 अस्यहत्य, 22 सोनापूषन्, 23 इडा, 24 अग्राविष्णु ( विष्णु ), 25 उर्वशी, 26 वृत्तहत् ( वृचहति ), 27 मिच्री, 28 सोम, 29 हेतु ॥

गोषदादिभ्यो बुन् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ गोषदादिभ्यः, बुन् ॥

यृत्तिः ॥ मतावित्येव, अध्यायानुवाकयोरिति च । गोषदादिभ्यः प्रातिपदिके यो बुन्प्रत्ययो भवति मत्वर्थे अध्यायानुवाकयोः ॥

62. After the nominal stems *goshada* &c, there is the affix *vun* ( ल—अक ), in the sense of matup, when an *Adhyâya* or an *Anuvâka* is to be expressed.

Thus गोषदशाद्योऽस्मिन्नस्ति = गोषदकोऽध्यायोऽनुवाको वा ॥ इष्टेत्वकः, मातरिश्वकः &c. Another reading is गोषद् the final consonant being mute.

1 गोषद् ( गोषद ), 2 इष्टे त्वा ( त्व ), 3 मातरिश्वन्, 4 इवस्य त्वा, 5 देवीरापः, 6 कृष्णोऽस्याय, खोर्णः, 7 दैर्णी ( दैर्णी ) चियं पिया ( पियम ), 8 रक्षोऽहण, 9 युज्ज्ञान, 10 अज्ज्ञन, 11 प्रसूत, 12 प्रतूत, 13 कृशानु ( दशान ). 14 सहस्रशीर्णा, 15 वातस्य ते, 16 कृशाश्व, 17 स्वाहाप्राण, 18 प्रसप्त (!). ॥

तत्र कुशलः पथः ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तत्र, कुशलः, पथः, ( बुन् ), ॥

यृत्तिः ॥ बुनित्येव । तत्रेति सप्तमी समर्थात्यिन् शब्दशकुशल इत्यस्मिन्नर्थे बुन्प्रत्ययो भवति ॥

63. The affix *vun* comes, after the word *pathin*, being in the seventh case in construction, when the sense is “versed therein or skilled therein”.

Thus पथि कुशलः = पथकः ( पथिन् + बुन् = पथ + बुन् VI.4.144 = पथ + अक् VII.1.1 ).

आकर्षादिभ्यः कन् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ आकर्षादिभ्यः, कन् ॥

यृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, कुशल इति च । आकर्षादिभ्यः प्रातिपदिके यः सप्तमीसमर्थेभ्यः कुशल इत्येतस्मिन्नर्थे क्रमत्ययो भवति ॥

64. The affix *kan* ( ल—क ) comes in the sense of ‘versed therein, skilled therein’, after the nominal stems *akarsha* &c, being in the seventh case in construction.

Thus आकर्षे कुशलः = आकर्षकः, ल्लकः. Another reading has आकर्ष ( Böhtlingk ).

1 आकर्ष ( आकर्ष ), 2 स्सरु, 3 विशाश्च ( विपासा ), 4 विचण्ड, 5 अशानि, 6 अद्दमन्, 7 निचय ( विचय ), 8 चय, 9 विजय\*, 10 जय, 11 आचय, 12 नय, 13 पाद ( निपाद ), 14 हीप, 15 हृद, 16 झाद, 17 हृष्ट, 18 गह्न, 19 शकुने, 20 अय ॥

धनहिरण्यात्कामे ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ धन्, हिरण्यात्, कामे (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, कनिति च । धनहिरण्यशब्दाभ्यां तत्रेति सप्तमीसमर्थाभ्यां कामहिरण्यस्मिन्नर्थे कन्पत्ययो भवति ॥

65. The affix kan comes, after the words dhana and hiranya, being in 7th case in construction, in the sense of 'a desire thereafter'.

The word काम means 'desire, wish'. Thus धने कामः = धनको देवदण्डस्य, हिरण्यको देवदण्डस्य ॥

स्वाङ्गेभ्यः प्रसिते ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ स्वाङ्गेभ्यः, प्रसिते (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, कनिति च । स्वाङ्गवाचिभ्यः शब्देभ्यस्तत्रेति सप्तमीसमर्थाभ्यः प्रसितइत्येतस्मिन्नर्थे कन्पत्ययो भवति ॥

66. The affix kan comes after a word denoting a part of one's body, in the sense of 'who takes care of it, who bestows care upon it'.

The words तत्र and कन् are understood in this sūtra. The word प्रसित means 'devoted to, intent upon, craving after'. Thus केशेषु प्रसितः = केशकः i. e. केशादिरचनाभ्यां प्रसन्न एवमुच्यते ॥ The स्वाङ्गेभ्यः is in the plural number, indicating that the affix comes even after a collective compound of Svāṅga terms. Thus इन्तौष्ठकः, केशनखकः ॥ See II. 3. 44.

उदराहठगाद्यूने ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ उदरात्, ठङ् आद्यूने ॥  
वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, प्रसितइति च । उदरशब्दास्तप्तमीसमर्थावासितइत्येतस्मिन्नर्थे ठङ् प्रत्ययो भवति ॥

67. The affix ṭhak (+—इक्क) comes in the sense of 'voracious', after the word udara.

The translation given above is according to Dr. Böhtlingk. According to the Kāsikā, the ānuprītti of प्रसित is also read into this sūtra. The meaning then would be "ṭhak comes after the word udara in the seventh case in construction, in the sense of 'who is devoted therein', when the word so formed means 'voracious'. A person who is very much distressed by hunger is so called ; उदरञ्जितीरुर्भैर्ण्यते ॥ Thus उदरे प्रसितः = औदरिकः (i. e. आद्यूनः).

Why do we say when it means 'voracious'? Observe उदरकः 'abdominal';

सस्येन परिजातः ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ सस्येन, परिजातः, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ कन्पत्यय इत्येव स्मर्यते, न ठङ् । निर्देशादेव तृतीया समर्थविभक्तिः । सस्यशब्दात्तृतीयासमर्थात्परिजात इत्यस्मिन्नर्थे कन्पत्ययो भवति ॥

68. The affix kan (/—क) comes after the word sasya, being in the third case in construction, when the sense is "to supply richly with it".

The anuyitti of कन्, not of उक्त, is to be read here. The word सस्य here means 'good quality', and not 'corn'. Another reading is सस्य. The word परि means 'all, every where'. That which is full of (परिजात) good qualities (सस्य) in which there is no defect, that is the signification here. Thus सस्वेन परिजातः = सस्यकः शालिः 'a rice, above all praise', सस्यकः साधुः 'a good man, not equalled by any'. सस्यको मणिः 'a precious stone of the best quality', i. e. perfect in form'.

अंशं हारी ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ अंशम्, हारी, (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ अंशशब्दान्त्रिइशादेव द्वितीयासमर्थाद्वारीत्यत्स्मिन्नर्थे कन्प्रत्ययो भवति ॥

69. The affix kan comes after the word aisa 'a share' in the second-case in construction, the sense being 'who must take that'.

The word अंश is used in the accusative in the aphorism, showing that the construction must be accusative. The word हारिन् nom. हारी is formed by adding णिनि to the root ह, the force of the affix being that of "must, or necessity". See III. 3. 170. The word हारिन् will govern accusative and not genitive II. 3. 70.

Thus अंशं हारी = अंशकः 'an heir', i. e. who is entitled to take a share at partition i. e. a दायादः । अंशकः पुत्रः ॥

तन्त्रादचिरापहृते ॥ ७० ॥ पदानि ॥ तन्त्रात्, अचिर, अपहृते, (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ तन्त्रशब्दान्त्रिइशादेव पञ्चमीसमर्थाद् चिरापहृतइत्येत्स्मिन्नर्थे कन्प्रत्ययो भवति ॥

70. The affix Kan comes after the word tantra 'a loom', in the sense of "taken off therefrom not long ago or shortly before".

The word तन्त्र must be in the fifth case in construction, by the very fact of its being so employed in the sūtra. The word अचिर means 'short time, not long' अपहृत means "taken off". Thus तन्त्रादचिरापहृतः = तन्त्रकः 'a cloth just taken off the loom' i. e. an unbleached cloth. As तन्त्रकः पटः, तन्त्रकः प्रावाहः 'a new mantle' = प्रत्ययः or नवः ॥

ब्राह्मणकोष्ठिकेसंज्ञायाम् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ ब्राह्मणक, उष्ठिकेसंज्ञायाम्(कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ ब्राह्मणक उष्ठिक इत्येतौ शब्दौ निपात्येते कन्प्रत्ययान्तौ संज्ञायां विषये ॥

71. The words Brāhmaṇaka and ushnīka are anomalous, when they are a Name.

Thus ब्राह्मणको देशः, उष्ठिका यवागृः ॥ The affix कन् is added to ब्राह्मण, with the force of 'a place where Brāhmaṇas who live by profession of arms dwell'. Similarly उष्ठिक means अल्पान्नाः ॥

शीतोष्णाभ्यां कारिणि ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ शीत, उष्णाभ्याम्, कारिणि, (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ शीतोष्णशब्दाभ्यां कारिण्यभिधेये कन्पत्ययो भवति ॥

72. The affix kan comes after the words sita and ushna, in the sense of ‘who goes to work thus’.

The word शात् and उष्ण being used as adverbs will be in accusative construction. As शीतं करोति ‘who goes to work coldly’ i. e. a lazy man = शीतकः = अलसः; जडः. Similarly उष्णकः = शीत्रकारी, दक्षः ‘who goes to work hotly’.

अधिकम् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ अधिकम्, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ अधिकमिति निपात्यते । अभ्यासुरदस्योत्तरपदलोपः कन्पत्ययः ॥

73. The word adhika is anomalous.

The word अधिकः meaning ‘more’, is formed by adding कन् to the word अभ्यासुरः; there being elision of the second term before the affix. Thus अधिको द्रोणः खार्यम् “a Drona is superior to Khārī” अधिका खारी द्रोणेन “a Khārī is inferior to Drona”. The word अभ्यासुरः governs nominative or accusative indifferently.

अनुकामिकाभीकः कमिता ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ अनुक, अभिक, अभीकः, कमिता ॥  
वृत्तिः ॥ अनुक अभिक अभीक इत्यते शब्दाः कन्पत्ययन्ते कमितेत्यस्मिन्नर्थे ॥

74. The words anuka, abhika and abhika are anomalous, meaning ‘being at liberty to do or being fond of’.

Thus अनुकामयते = अनुकः ‘desirous, libidinous’. अभिकामयते = अभिकः or अभीकः ‘a lover, voluptuous person’.

पार्श्वेनान्विच्छाति ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पार्श्वेन, अनु, इच्छाति, (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ पार्श्वशब्दानुतीयासमर्थान्विच्छतीत्यस्मिन्नर्थे कन्पत्ययो भवति ॥

75. The affix kan(—क) comes after the word pârsva, in the third-case in construction, signifying “who strives to gain something by that”.

The word पार्श्वम् means ‘a fraudulent or crooked expedient’. One who endeavours to obtain any thing by fraud is called पार्श्वकः ‘a cheat, a juggler, a partisan’. पार्श्व = a rib, a crooked thing; as पार्श्वकः = मायाविन्, कौसृतिक, जालिकः &c.

अयः शूलदण्डजिनाभ्यां ठक् ठझौ ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अयः शूल, दण्डजिनाभ्याम्, ठक्, ठझौ ॥

वृत्तिः ॥ अन्विच्छतीत्येव । अयः शूलदण्डजिनाभ्यां हृतीयासमर्थान्यामन्विच्छतीत्यस्मिन्नर्थे ठक् ठझौ प्रत्ययौ भवतः ॥

76. The affixes tha<sup>k</sup> (त—इकँ) and tha<sup>u</sup> (त—इक) come respectively after ayahsula and dandajina, in the same sense of “who strives to gain something by that”.

The word अनिच्छति is understood here also. The word आद्यःशूलम् means 'a violent proceeding'. Who seeks to obtain any thing by violent means is called आद्यःशूलिकः = साहस्रिकः ॥ The word इण्डाजिन means 'staff (danda) and hide (ajina)' i. e. outer badges of devotion or hypocrisy. Who seeks to gain something by hypocrisy and deceit is called इण्डाजिनिकः = दाम्भिकः ॥

**तावतिथं महणमिति लुभ्वा ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ तावतिथम्, ग्रहणम्, इति, लुभ्वा ॥**

वृत्तिः ॥ तावतां पूर्णे तावतिथम् । गृह्यते इनेनेति महणम् । प्रकृतिविशेषणं चैतत् । पूर्णप्रत्ययान्ताव्यातिपदिकाद् ग्रहणोपाधिकात्स्वार्थं कन्पत्वयो भवति ॥  
पार्श्विकम् । तावतिथेन शूलातीते कन्पत्वयः, पूर्णप्रत्ययस्य च नियं लुभ्वा ॥

77. The affix kan (  $\perp$  — क ) is added to an ordinal number, in the sense of "acquiring a subject after so many attempts"; and there is optionally the elision of the affix denoting the ordinal number.

The word तावतिथं (V. 2. 53) stands here as a type of all words ending in affixes denoting पूर्ण i.e. ordinals. The word ग्रहण means 'acquired or learned hereby'. This qualifies the base. Thus द्वितीयेन रूपेण ग्रन्थे शूलाति = द्विकं ग्रहणम् or द्वितीयकं ग्रहणम् 'the acquisition of the knowledge or book by the second time' i. e., "successful mastery by the second time". So also चिकं or चित्तीयकम्, चतुष्कम् or चतुर्थकम् ॥

*Vart* :—When the word, formed by the affix kan, means the person who acquires after so many times then the elision of the पूर्ण affix is compulsory and not optional. Thus षष्ठेन रूपेण ग्रन्थे शूलाति = षष्ठको देवदत्तः 'Devadatta who learns the book for the sixth time' i. e. 'who succeeds in learning the book at the sixth attempt'. Similarly पंचकः, चतुष्कः ॥ The word ग्रहण here is confined to books only and to nothing else.

**स एषां ग्रामणीः ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ स, एषाम्, ग्रामणीः, ( कन् ) ॥**

वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थेष्वानिति पथर्थे कन्पत्वयो भवति, यत्तत्प्रथमासमर्थे ग्रामणीभेदस भवति ॥

78. The affix kan comes after a word in the first case in construction, with the force of a genitive case, when the sense is 'he is their leader'.

The word ग्रामणी means 'head-man, leader, spokes-man'. Thus देवदत्तो ग्रामणीरेषां = देवदत्तकाः, यज्ञदत्तकाः ॥

Why do we say 'when meaning a leader'? Witness देवदत्तः शङ्खेषाम् ॥ Here there is no affixing.

**शङ्खलमस्य बन्धनं करमे ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ शङ्खलम्, अस्य, बन्धनम्, करमे ॥**

वृत्तिः ॥ शङ्खखलशब्दाव्यथमासमर्थादित्येति पष्ठपर्थे कन्पत्वयो भवति, यत्तत्प्रथमासमर्थे बन्धनं चैतत्तद्व-ति, यत्तद्वस्येति निर्विट्टं करमेभेदस भवति ॥

79. The affix kan comes after the word śrīñkhala 'a clog', in the sense of "clog is its fetter", when the whole word means a young camel.

Thus श्रींखलं बन्धनमस्य करभस्य = श्रींखलकः ॥ The young ones of camel are called करभ ॥ The wooden clogs put on their feet to prevent them from straying are called श्रींखल ॥ Though the ropes &c are also used along with the clog, yet śrīñkhala being the principal object that takes away the freedom is called बन्धन or bond or fetter.

उत्कु उन्मनाः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ उत्कः, उन्मनाः, (कन्) ॥  
वृत्तिः ॥ उत्कु इति निपात्यते उन्मनाभेदस्य भवति । उद्गतं मनो यस्य सउन्मनाः ।

80. The word utka is anomalous, meaning 'longing after, yearning'.

He whose mind anxiously desires or yearns after a thing is called उन्मनः ॥ The word उत्कः is formed by adding कन् to the preposition उद्. Thus उत्को उद्वद्धतः, उत्कुः प्रवासी = उत्खुकः or उत्कुण्ठतः ॥

कालप्रयोजनाद्रोगे ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ काल, प्रयोजनात्, रोगे, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ अर्थात् समर्थविभक्तिः । कालप्रयोजनाच यथायोगं समर्थविभक्तिः युक्ताद्रोगेऽभिधेये कन्धत्ययो भवति ॥

81. The affix kan comes after a word expressing a time, or a cause or effect (of the disease), when an illness is denoted.

The word काल means 'days' &c, and प्रयोजन means 'the cause (of disease) or its effect'. Thus द्वितीयेऽद्विभवः = द्वितीयको ज्वरः 'the fever which comes on the second day'. चतुर्थकः 'a fever which comes on the fourth day'. Similarly after a word denoting प्रयोजनः, as, विषपुष्पर्जनितः = विषपुष्पको ज्वरः 'a fever caused by poisonous flowers'. So also काशापुष्पकः ॥ So also उष्णं कार्यमस्य = उष्णकः 'a fever producing heat'. शीतको ज्वरः ॥

When 'illness' is not meant, then there is no affixing, as, द्वितीयो विवसो-स्य ॥ The word संज्ञा is to be read into this sūtra from the next sūtra. Therefore words द्वितीयकः &c are Names.

तदस्मिन्नन्नं प्राये संज्ञायाम् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्मिन्, अन्नम्, प्राये, संज्ञा-याम्, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमासमर्थाद्विस्मितिं सप्तम्यर्थे कन् प्रत्ययो भवति, यत्तत्प्रथमासमर्थमन्नं चेत्प्रायविषयं तद् भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ वटकेभ्य इनिर्वक्तव्यः ॥

82. The affix kan is added to a word denoting food, in the first case in construction, in the sense of "this

is the principal food on this particular occasion”, when the whole word so formed is a Name.

Thus गुडापूषाः प्रायेणान्नमस्यां पौर्णमास्यां = गुडापूषिका पौर्णमासी “The Guḍāpūrikā—Paurṇmāsi” i. e. that particular Full-Moon day in which cakes of sugar form the principal accompaniment of food. Similarly तिलापूषिका, कृशरिका, चिपुटिका &c.

*Vart* :—The affix इनि comes after वटक in the same sense. As वटकिनी पौर्णमासी ॥

कुल्माषादभ् ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ कुल्माषात्, अभ् ॥

वृत्तिः ॥ कुल्माषशब्दाभ्यो भवति, तस्मिन्नन्तं प्राये संज्ञायामित्येतस्मिन्नर्थे ॥

83. The affix añ (+—अ) comes after kulmāsha, in the same sense “this is the principal food on this particular occasion”—and the whole word is a Name.

The अ of अभ् is for the sake of causing Vṛiddhi and accent. Thus कुल्माषाः प्रायेणान्नमस्यां = कौल्माशी पौर्णमासी ॥

श्रोत्रियं छन्दन्दोऽधीते ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ श्रोत्रियम्, छन्दस्, अधीते, ॥

वृत्तिः ॥ श्रोत्रियत्रिति निपातते छन्दोऽधीतात्यस्मिन्नर्थे ॥

84. The word śrotriyan is irregularly formed meaning ‘who has studied the Chandas’.

The अ in श्रोत्रियन् is for the sake of accent. As श्रोत्रियो ब्राह्मणः “a Brāhmaṇa learned in the Vedas”. The word श्रोत्रिय is either a condensed expression for the full sentence छन्दोऽधीते, referring to no particular base or affix. Or the word छन्दस् is replaced by श्रोत्र, and then is added the affix अन् ॥ But how do you form then छन्दस्, in the sense of छन्दोऽधीते, by adding the affix अन् by IV. 2. 59? The present sūtra is optional, the word वा of V. 2. 77 being understood here: so that we have the form श्रोत्रियः also. Some say that श्रोत्रिय applies only to that person who has not only studied the Vedas but who acts upon its purport also, while छान्दस् applies to a student in general, so one sūtra does not debar the other, as they apply to different objects.

आद्धमनेन भुक्तमिठनौ ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ आद्धम्, अनेन, भुक्तम्, इनि, ठनौ ॥  
वृत्तिः ॥ आद्धमिति प्रकृतिः । अनेनेति प्रत्ययार्थः । भुक्तमिति प्रकृतिविशेषणम् । आद्धशब्दाङ्गोपाधिका-  
हनेनेत्यस्मिन्नर्थे इनिठनौ प्रत्ययी भवतः ॥

85. The affixes ini (इन) and than (—इक) come after the word śrāddha, in the sense of “this is eaten by him”.

Thus आद्धं भुक्तमनेन=आद्धी or आद्धिकः “a person who has eaten obsequial food”. This relates to a person who eats on the day the Śrāddha ceremony takes place; and not at any other time nor who eats stale food of śrāddha. अन्

भुक्ते शाद्रे शः शाद्रिक इति माभूत् ॥ The word शाद्र originally means a certain ceremony, and is derived from the word शद्रा with the affix ण V. 2. 101. In a figurative sense, it here means the food taken at that ceremony.

**पूर्वादिनिः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ पूर्वात्, इनिः, ॥**

वृत्तिः ॥ अनेनेति प्रत्ययार्थः कर्त्तानुवर्त्तते न च क्रियामन्तरेण कर्त्ता संभवतीति यां कां चित्क्रियामध्याहृत्य प्रत्ययो विधेयः । पूर्वादनेत्यस्मिन्नर्थे इनिः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix ini (इन्) comes after the word pûrva, in the sense of 'by whom something was done formerly'.

The word अनेन of the last sûtra is understood here. But what is the verb of which अनेन is the agent. The भुक्त does not come to be read into this sûtra. Therefore we must supply some general verb such as 'doing' &c, to complete the sense. Thus पूर्वं गतमनेन = पूर्वी ॥ So also पूर्वं भुक्तं, पीतं &c. अनेन = पूर्वी s. पूर्विणी d. पूर्विणः pl. In fact पूर्विण् means by whom some thing was done &c, formerly.

**सपूर्वाच्च ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ सपूर्वात्, च, ( इनि : ) ॥**

वृत्तिः ॥ विद्यमानं पूर्वं यस्मादिति सपूर्वं प्रातिपदिकम् । तस्य पूर्वशब्देन तदन्तविधिः । सपूर्वात्प्रातिपदिका-स्त्रूपशब्दान्तादनेनेत्यस्मिन्नर्थे इनिः प्रत्ययो भवति ॥

87. The affix ini comes after the word pûrva, also when another word precedes it, the sense being 'by whom something is done'.

Thus कृतपूर्वी कर्तम् = पूर्वं कृतमनेन 'who formerly made'. भुक्तपूर्वी ओदनम् ॥

In these words, first कृत and पूर्व are compounded by II. 1. 4; and then the affix is added. These two sûtras V. 2. 86, 87, give rise to these two maxims अहनवत् प्रातिपदिकेन तदन्तविधिनास्ति "that which cannot possibly be anything but a Prâtipadika or Nominal-stem, does, (contrary to I. 1. 72) not denote that which ends with it, but it denotes only itself." व्यपदेशवद्वावोऽप्रातिपदिकेन "The rule of vyapadesivad-bhâva does not apply to a prâtipadika". That rule is embodied in the following paribhâshâ—व्यपदेशवदेकस्मिन्—"an operation which affects some thing on account of some special designation, which for certain reasons attaches to the latter, affects likewise that which stands alone and to which therefore, just because the reasons for it do not exist, that special designation does not attach".

**इष्टादिभ्यश्च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ इष्टादिभ्यः, च, ( इनि ) ॥**

वृत्तिः ॥ अनेनेत्येव । इष्टादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो इनेत्यस्मिन्नर्थे इनिः प्रत्ययो भवति ॥

88. The affix ini comes after ishta &c. in the sense of 'by him'.

Thus इष्टमनेन = इष्टी यज्ञे; पूर्तीशाद्रे &c. "who wished", "who performed a charitable act". The words इष्टिन्, पूर्तिन् &c. formed by इन् will govern locative instead of accusative. See vârtika under II. 3. 36.

१ इष्ट, २ पूर्त, ३ उपासादित ( उपसादित ), ४ निगदित, ५ परिगदित\*, ६ परिचादित, ७ निकोथित, ८ निपादित\*, ९ निपठित, १० संकलित, ११ परिकलित, १२ संरक्षित, १३ परिरक्षित, १४ अर्थित, १५ गणित\*, १६ अवकीर्ण, १७ आयुक्त, १८ गृहीत, १९ आम्रात, २० श्रुत ( आम्रातश्रुत ), २१ अधीत, २२ अच्छात ( ! )\*, २३ आसेवित, २४ अवधारित, २५ अवकल्पित, २६ निराकृत, २७ उपकृत, २८ उपाकृत, २९ अबुयुक्त, ३० अनुगणित, ३१ अनुपठित, ३२ व्याकुलित, ३३ परिकथित, ३४ संकलित, ३५ विकलित, ३६ निपतित, ३७ पठित, ३८ पूजित, ३९ परिगणित, ४० उपगणित, ४१ परित ( ! ), ४२ अपवारित, ४३ उपनत, ४४ निगृहीत, ४५ अपचित् ॥

छन्दसि परिपन्थिपरिपरिणौ पर्यवस्थातरि ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ छन्दसि, परिपन्थि, परिपरिणौ, पर्यवस्थातरि ॥

वृत्तिः ॥ परिपन्थिन् परिपरिन् इत्येतौ शब्दौ छन्दसि विषये निपात्येते पर्यवस्थातरि वाच्ये ॥ पर्यवस्थाता पतिपक्षः संपत्रउच्यते ॥

89. In the Chhandas, the words paripanthin and pariparin are anomalously formed by this affix, and have the sense of 'an antagonist'.

The word पर्यवस्थातृ means 'an adversary, an antagonist'. Thus मा स्वा परिपरिणौ विवृत् मा स्वा परिपन्थिनौ विवृत् (Yaj. Ved. IV. 34). These words are obsolete in secular literature. See however Gita III. 34.

अनुपद्यन्वेष्टा ॥ ९० ॥ पदानि ॥ अनुपदी, अन्वेष्टा ॥

वृत्तिः ॥ अनुपदीति निपात्येते उच्चेष्टा चेत्स भवति ॥ पदस्य पश्चादानुपदम् ॥

90. The word anupadin, formed anomalously by ini, denotes 'who goes after, who searches'.

Thus अनुपदी गवाम्, अनुपदी उद्घाणाम् "going after or searching the cows and camels".

साक्षाद् द्रष्टुरि संज्ञायाम् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ साक्षात्, द्रष्टुरि, संज्ञायाम् ( इनि ) ॥  
वृत्तिः ॥ साक्षात्तच्छब्दो उच्यते । तस्मादिनिः प्रत्ययो भवति द्रष्टुरि वाच्ये ॥ संज्ञा महणमभिधेयनियमार्थम् ॥

91. The affix ini comes after the word sâkshât, in the sense of 'a spectator, looker on', when the word so formed is a Name.

The word साक्षात् is an Indeclinable. The word संज्ञा is used in the aphorism to restrict the sense of the word. Thus साक्षाद् द्रष्टा = साक्षी, d. साक्षिणौ, pl. साक्षिणः 'an eye-witness'. In any transaction like loan, &c, three persons directly see the fact, and may be called द्रष्टा, viz. who gives, who takes, and another who merely looks on. By using the word संज्ञा, the word साक्षिण् is restricted to the mere looker on, and not to the lender or borrower.

क्षेत्रियच् परक्षेत्रे चिकित्स्यः ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ क्षेत्रियच्, परक्षेत्रे, चिकित्स्यः ॥

वृत्तिः ॥ क्षेत्रियजिति निपात्येते । परक्षेत्रे चिकित्स्य इत्येतस्मिन् वाक्यार्थे पदवचनम् । परक्षेत्राहा तत्रेति सप्तमीसमर्थात् चिकित्स्य इत्येतस्मिन्नर्थे च च प्रत्ययः परशब्दलोपश्च निपात्येते ॥

92. The word kshetriyach (क्षेत्रिय) is anomalous, meaning “curable in another body” i. e. “not curable in this life”.

The whole word enunciated here in the sense of para-kshetre chikitsya; or the word क्षेत्रिय, with acute on the last syllable, is formed by adding the affix पञ्च् to the word परक्षेत्र, the force of the affix being ‘curable therein’ and the word पर is elided before this affix. Thus क्षेत्रियो व्याधिः ‘incurable disease’. क्षेत्रियं कुद्रम् ‘incurable leprosy’: i. e.—organic disease. The word परक्षेत्र means body assumed in the next reincarnation. The word क्षेत्रिय applies to an irremediable disease.

The word क्षेत्रियं means ‘poison’ also—यत् परछेत्रे परशरीरेसंकमध्य चिकित्स्यते॥ ‘that which is to be removed from another’s body where it has entered’. Or क्षेत्रिय means ‘rank growth or grass’, i. e. आनि सस्वार्ये क्षेत्रे जातानि चिकित्स्यानि नाशयितव्यानि॥ “that like grass &c, which grows in a para-kshetra or another’s field i. e. a field set apart for grain &c, and not for grass, and which therefore must be weeded out (chikitsya)” Or क्षेत्रिय is an ‘adulterer’, i. e. परशराः परक्षेत्रं, तत्र चिकित्स्यः निगृहीतव्यः॥ These are all secondary meanings.

इन्द्रियमिन्द्रिलिङ्गमिन्द्रदृष्टमिन्द्रसूष्टुमिन्द्रजुष्टमिन्द्रदत्तामिति वा ॥ ९३ ॥ पदानि॥

इन्द्रियम्, इन्द्रिलिङ्गम्, इन्द्रदृष्टम्, इन्द्रसूष्टुम्, इन्द्रजुष्टम्, इति, वा,(पञ्च)॥  
कृत्तिः ॥ इन्द्रियमित्यन्तोवानं शब्दरूपं निपात्यते । रूढिरेषा चक्षुरादीनां करणानां, तथा च व्युत्पत्तेनियमं दर्शयति । इन्द्रशब्दात्पीसमर्थलिङ्गमित्येतत्स्मिन्नर्थे घच्छत्ययो भवति ॥ इन्द्रस्य लिङ्गमिद्रियम् । इन्द्र आत्मा सचक्षुरादिना करणेनातुभीयते । नाकत्कं करणमस्ति । इन्द्रेण हृष्टम् । तृतीयासमर्थात्पत्त्वयः । आत्मना हृष्टमित्यर्थः । इन्द्रेण चष्टम् । आत्मना सृष्टम् । तत्कुतेन शुभाशुभेन कर्मणोत्पत्त्रमिति कृत्वा ॥

93. The word Indriyam, (having udatta on the last), is anomalous, meaning an organ of sense; and so called, either because it is “the characteristic from which the existence of Indra is inferred”, or ‘it is seen by Indra’, or ‘it is created by Indra’, or ‘it is wished for by Indra’, or ‘it is given by Indra’.

The word इन्द्रिय is a primitive word, meaning organs of sense, such as eyes &c. Its derivation is obscure, if it is a derivative word at all. In the latter alternative, it may be said to be formed by the affix पञ्च् added after इन्द्र, in the sense of either ‘a mark thereof’. As इन्द्रस्य लिङ्गम्=इन्द्रियम् ॥ The senses (indriyas) are so called because, Indra is Atma or soul, and it is inferred by the existence of the senses, eyes, ears &c. So that these organs are the ‘marks’ or signs or linga of Indra: because they being an instrument presuppose an agent, there being no instrument without an agent.

Or the senses (indriyas) are so-called because they are 'seen or known by Indra or Atma' (इन्द्रेण दृष्टं = ज्ञातं). The affix is here added to a word in the third case in construction. The knowing or perceiving of the senses by the Self is an allusion to the following Śruti of the Aitareya Upanishad Chapter III. verse. 13, where the Self having created the physical body took a survey of it. स एतमेव पुरुषं ब्रह्म तत्तमम पश्यदिदमदर्शमितीं "He beheld this Brahma who dwells in the body who pervades everywhere, and exclaimed—'I have seen this'. Or they are so called because they are created by Indra or Atma (इन्द्रेण सृष्टं) i. e. the senses are formed according to the good and bad deeds of the Self. Or they are so called because they are wished for by Indra or Self (इन्द्रेण चुञ्चं सेवितं) as they are the gate-ways of knowledge. Or they are so called because they are given by Indra (इन्द्रेण इनं) i. e. they are allotted to their respective objects by Indra e. g. the eye is given to perceive forms, the ear to perceive sounds and so on. The word वा 'or' joins every one of the above. The word इति shows, that there may be other appropriate significations also: As, इन्द्रेण हुर्जयम् = इन्द्रियम् 'senses'—difficult to be subdued by the Soul.

तदस्यास्त्यस्मिन्निति मतुप् ॥ १४ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्य, अस्ति, आस्मिन्, इति  
मतुप् ॥

वृचिः ॥ तदिति प्रथमा समर्थविभक्तिः अस्यास्मिन्निति प्रत्ययार्थः, अस्तीति प्रकृतिविशेषणम् । इतिकरणो  
विवक्षार्थः । तदितिप्रथमासमर्थादस्योति षष्ठ्यर्थे उस्मिन्निति सप्तम्यर्थे वा मतुप् प्रत्ययो भवति, यत्तत्प्रथमासम-  
र्थस्ति चेत्तद्वाति ॥

Kārikā भूमनिन्दाप्रसंसासु नित्ययोगे उत्तिशायने ।

संसर्गेऽस्तिविवक्षार्यां भवन्ति मतुबाद्यः ॥

वाच्चिकम् ॥ गुणवचेन्मयो मतुपो लुभ्वन्तव्यः ॥

94. The affix matup (मत्, मन् f. ई) comes after a word in first case in construction in the sense of 'whose it is,' or 'in whom it is'.

Thus गावोऽस्य सन्ति = गोमत् nom. गोमान् 'having cows', as गोमान् वेदवतः ॥  
वृक्षा अस्मिन् सन्ति = वृक्षवत् (व being substituted for म by VIII. 2. 9), as वृक्षवान् पर्वतः ॥  
Similarly यवमान्, रुक्षवान् ॥ The word इति shows that the use of मतुप् and cognate affixes are restricted in their application. For example, a person who has three barley grains only will not be called यववान् ॥ This affix 'comes when the significations are (1) A large quantity or number, as गोमान् 'having many cows'. (2) When censure (निन्दा) is implied, as ककुशवर्ती, संखादकी, (3) when praise (प्रशांता) is meant, as रूपवती कन्या, (4) when an inherent or permanent quality of a thing is meant (नित्ययोग) as, क्षीरिणी वृक्षः ॥ (5) When excellence (अतिशायन) is meant, as, उदरिणी कन्या ॥ (6) When accompaniment (संसर्ग) is meant, as इण्डी, छब्री ॥ (7) When the sense of अस्ति 'to be' is denoted, as अस्तिमान् ॥

*Vārt*—The affix मतुप् is elided after words of quality (गुणवचन), as शुद्धा शुणोऽस्यास्ति = शुद्धः पटः ॥ कृष्णः, श्वेतः &c.

रसादिभ्यश्च ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ रसादिस्यः, च ॥

बृत्तिः ॥ रसादिस्यः प्रातिपदिकेभ्यो मतुप् प्रत्ययो भवति, तदस्यास्त्वस्मिन्नियेतस्मिन्नियये ॥

95. The affix matup comes after the nominal stems rasa &c, in the sense of 'whose it is', or 'in whom it is'.

As रसवान्, रूपवान्, गन्धवान् ॥ Why this special sūtra with regard to रसादि words, when they would have taken मतुप् by the last sūtra? This prevents the application to these words of other affixes having the sense of मतुप् ॥ How do you form then रूपिणी कन्या, रूपिको दारकः ॥ These are rare forms. According to Patanjali this sūtra is useless. Or the word रस &c, must denote qualities, perceivable by the organs of taste, touch &c, i. e. रस should mean taste, रूप form. Therefore the forms रूपिणी and रूपिकः are valid, meaning शोभायोग्यता ॥ So also रसिको तटः = भावयोगः, here रूप and रस do not mean 'form' and 'taste'. And all words of quality having one syllable are governed by this sūtra, and form their derivative in मतुप् ॥ See V. 2. 115.

1 रस, 2 रूप, 3 वर्णः, 4 गन्ध, 5 स्पर्श, 6 शब्द, 7 लेह, 8 भावः, 9 शुणान् (गुणमहणं रसादी-मां विशेषणम्), 10 एकाचः (स्ववत्) ॥

प्राणिस्थादातो लजन्यतरस्याम् ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ प्राणिस्थात, आतः लच्, अन्यतरस्याम् ॥

बृत्तिः ॥ प्राणिस्थवाचिनः शब्दादाकारान्तालच् प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्यां मत्वर्थे ॥  
वार्तिकम् ॥ प्राण्यङ्गादिति वक्तव्यम् ॥

96. The affix lach (लँ) comes optionally, in the sense of matup, after a stem ending in long आ, the word expressing something which is found only in a living being.

Thus from चूडा 'a crest', we have चूडालः or चूडावान्. So also कर्णिकालः or कर्णिकावान् ॥ Why do we say 'which is found in a living being'? Observe चिकित्वान् प्रवीपः 'the crested flame of a lamp'. Why do we say "ending in आ"? Observe हस्तवान्, पादवान् ॥

*Vārt*—It should be stated that the affix लच् comes only after what denotes member or limb of a living being, (and not anything like love, passion, intelligence &c, that are also found in living being). Hence there is no affixing of लच् here: चिकीर्षाऽस्यास्ति = चिकीर्षवान्, जिहीर्षवान् ॥

Every affix is udātta (III. 1. 3), unless contrary is indicated by some anubandha. The लच् would have been udātta by III. 1. 3, even without the indicatory च् (VI. 1. 163). The employment of this anubandha, however

indicates that this udātta will never be changed into svarita, as other udāttas are by rule VIII. 2. 6, as चूडोलैऽप्ति ॥

**सिध्मादिभ्यश्च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ सिध्मादिभ्यः, च, ( लच् ) ॥**

वृत्तिः ॥ लज्जन्यतरस्यामिति वर्तते । सिध्मादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो लच् प्रत्ययो भवत्यन्वतरस्यां मतुष्ये ॥

वार्तिकम् ॥ पार्थिष्यधमन्योर्धीर्घश्च ॥ वा० ॥ वातदन्तबललग्निगलानामूह् च ॥ वा० ॥ जटाघटाकलाः क्षेपे ॥  
प्रार्थिकम् ॥ क्षुद्रजन्तूपतापादेष्यते ॥

97. The affix lach comes in the sense of matup, after the words sidhma &c, and optionally matup also.

Thus सिध्मः or सिध्मवान्, गद्गुः or गद्गुवान् ॥ The word अन्यतरस्याम् understood in this sūtra, causes the employment of the affix मतुष्य in the alternative. It does not mean that the affix लच् is optional. For were लच् optional, then the affix इनि and दन् would come by V. 2. 115 after those words of सिध्मादि class which end in अ. But that is not the case.

**Vārt:**—The words पार्थिण and धमनि lengthen the vowel before न, as पार्थीलः, धमनीलः ॥

**Vārt:**—The words वात, दन्त, बल, लग्निः and गल take the augment लच् before लच्, as वातूलः, दन्तूलः, बलूलः, लग्नूलः, गलूलः ॥

**Vārt:**—The word जटा, घटा, कटा and कला take लच्, when censure is meant, as जटालः, घटालः, कटालः and कलालः; but जटावास्तापसः when no censure is meant.

**Vārt:**—This affix comes after words denoting lower organisms, and word denoting disease: as शूक्रालः, मक्षिकालः, विचर्षिकालः, विपादिकालः, मूछालः ॥

1 सिध्म, 2 गद्गु, 3 मार्ज, 4 नाभि, 5 बीज (जीव), 6 वीणा\*, 7 कृष्ण\*, 8 निष्पव, 9 पांसु, 10 पार्थिष्य, 11 पर्गु (परशु), 12 हनु, 13 सक्तु, 14 मांस, 15 पार्थिष्यधमन्योर्धीर्घश्च 16 वातदन्तबललग्निगलानामूह् च 17 जटाघटाकलाः (कटा) क्षेपे, 18 पर्ज, 19 उदक, 20 प्रज्ञा, 21 सष्किं (सष्किय) 22 कर्ण, 23 छेह, 24 चीत, 25 इयाम, 26 पिङ्ग, 27 पित्त, 28 पुष्क्र (शुक्र), 29 पृथु, 30 चृदु, 31 मञ्जु, 32 मण्ड, 33 पञ्च, 34 चटु, 35 कपि, 36 चण्ड (कण्ड), 37 अन्धि, 38 श्री\*, 39 कुश, 40 धारा\*, 41 वर्जन्द\*, 42 पृथमन्\*, 43 श्लेष्मन्, 44 पेशा\*, 45 निष्पाद्\*, 46 कुण्ड\*, 47 क्षुद्रजन्तूपतापयोश्च 48 गण्ड, 49 संज्ञा ॥

**घत्सांसाभ्यां कामबले ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ वत्स, अंसाभ्याम्, कामबले, (लच्) ॥**  
वृत्तिः ॥ वत्सांसशब्दाभ्यां लक्ष्यत्ययो भवति यथासंख्यं कामवति बलवति चार्थे ॥

98. The affix lach comes after the words vatsa and ansa, in the sense of love and strength respectively.

Thus वत्सलः: ‘loving the calf, loving, tender’. अंसलः: ‘strong, lusty’. The word वत्स means ‘calf’; in वत्सल there is no trace of its origin, for it is applied to father, master &c, as वत्सलः स्वामी, वत्सलः पिता &c. The word अंस means ‘shoulder’: but अंसल means ‘strong’. The affix लच् in these cases is not optional, but necessary and debars मतुष्य ॥ In other senses, the matup only is added as अंसवती गौः, अंसवान् दुर्बलः ॥

**फेनादिलच् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ फेनात्,इलच्, च ॥**  
 वृत्तिः । फेनशब्दादिलच् प्रत्ययो भवन्ति मत्वर्थे । चकारालच् । अन्यतरस्यां भवणं मतुप्समुच्चयार्थं सर्ववैष्णवा-  
 दुर्वर्त्ते ।

99. The affix ilach (इल) as well as lach, comes after the word phena, in the sense of matup : and optionally the affix matup also.

The word च draws in लच् ; and the word अन्यतरस्याच् understood in the sūtra adds मतुप् in the alternative. As फेनिलः, फेनः and फेनवाच् ॥

**लोमादिपामादिपिच्छादिभ्यः शनेलचः ॥ १०० ॥ पदानि ॥ लोमादि-पामादि-पि-  
 च्छादिभ्यः, श-न-इलचः ॥**

वृत्तिः । लोमादिभ्यः पामादिभ्यः पिच्छादिभ्यः चिभ्यो गणेभ्यो वथासंख्यं श न इलच् इत्येते प्रत्यया भवन्ति  
 मत्वर्थे मतुप् च ॥

100. The three affixes sa (श), na (न), and इलच् (इल) come in the sense of matup, respectively after the words of these three classes i. e. lomādi, pāmādi, and pichchhādi : and the affix matup also comes in the alternative.

The affix श comes after लोमादि words as, लोमशः or लामकाच् 'hairy'. The affix न comes after पामादि words, as, पामनः or पामकाच् 'scabby'. The affix इलच् comes after पिच्छादि words, as, पिच्छिलः or पिच्छिवाच् 'broth'.

*Vart:*—The affix न comes after the word शश्च in the sense of beautiful, as शश्चना 'the fair one' i. e. a woman.

*Vart:*—The words शाकी, पलानी and वद्धू shorten their final vowel before न, as शाकिनम् 'a field', पलालिनम्, वद्धुणम् ॥

*Vart:*—The word विष्वक् (विषु + अंच्) loses its second member, before न, and the change caused by sandhi (उ in उ to व) is undone. Otherwise the form would be विष्वः (वक् being elided), as विष्वज्जितानि सन्ति अस्य=विषुणम् 'moving variously'.

*Vart:*—The affix न comes after लक्ष्मी, before which ई is changed to अ, as लक्ष्मीरस्यास्ति = लक्ष्मणः ॥

*Vart:*—The affix ilach comes after jaṭā, ghaṭā, and kalā, when censure is meant, as जाटिलः, घटिलः कालिलः but जटावाच् when no censure is meant.

1 लोमन्, 2 रोमन्, 3 बभु, 4 हरि, 5 गिरि\*, 6 कर्क\*, 7 काषि, 8 सुनि, 9 तरु ॥

1 पामन्, 2 वामन्, 3 वेमन्, 4 हेमन्, 5 श्लेष्मन्, 6 कद्र (कडु), 7 वाल, 8 सामन्, 9 ऊमन्,  
 10 कृमि\*, 11 अङ्गात् कल्याण, 12 शाकीपलानीदृढूणां (शाकीपलानीदृढूणां), इस्वत्वं च, 13 विष्वगित्यु-  
 त्तरपद्मोपश्चाकृतसंधेः (विषुण), 14 लक्ष्म्या अष्ट (लक्ष्मणः), 15 श्रेष्ठ, 16 पलल ॥

1 पिच्छा (पिच्छु), 2 उरस्, 3 धुवक (धुवक), 4 धुवक (धुवका), 5 जटाघटाकलाः (जटाघटा-  
 कलात्), क्षेपे, 6 वर्ण, 7 उद्दक, 8 पङ्क, 9 प्रज्ञा ॥

प्रज्ञाथृद्धार्चीभ्यो णः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ प्रज्ञा-थृद्धा-अर्चीभ्यः, णः ॥  
वृत्तिः । प्रज्ञा थृद्धा अर्ची इत्येतेभ्यो णः प्रत्ययो भवति मतुर्वर्थे ।

101. The affix णा (±अ) comes in the sense of matup after the words prajñā, śraddhā and archā : as well as the affix matup.

As प्राज्ञः or प्रज्ञावान्, थार्चः or थृद्धावान्, आर्चः or अर्चावान् ॥ The Kāśika has introduced the word वृत्ति into the sūtra from the vārtika वृत्तिश्च ॥

*Vārt̄a*—So also after वृत्ति, as वार्त्तः or वृत्तिमान् ॥

तपः सहस्राभ्यां विनीनी ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ तपः-सहस्राभ्याम्, विनि-इनी ॥  
वृत्तिः । तपः सहस्रशब्दाभ्यां विनि इनी इत्यौ प्रत्ययो भवतो मत्वर्थे ॥

102. The affixes vini (विन्) and ini (इन्) come, with the force of matup, after the words tapas and sahara respectively.

The word तपस् ends in अस्, and therefore by V. 2. 121, it would have taken विनि ; similarly सहस्र ends in अ, and by V. 2. 115, it would have taken इनी ; it may, therefore, be objected, where is the necessity for the present sūtra ? To this it is replied, that by the next sūtra, these words take the affix अ॒ also ; so that, had there not been this present sūtra, the अ॒ would have debarred the application of इनी and विनि of V. 2. 115 and 121. The affix इन् (V. 1. 115) is also debarred after the word सहस्र, though it ends in अ ॥

Thus तपोऽस्यामिन् वा तपयते = तपस्विन् nom. तपस्वी ॥ Similarly सहस्रिन् nom. सहस्रा ॥

अण् च ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ अण् च ॥

वृत्तिः ॥ तपः सहस्राभ्यामप्य प्रत्ययो भवति ।  
वार्तिकम् ॥ अप्प्रकरणे उयोऽस्त्वादिथ उपसंख्यानम् ॥

103. And also अण् (±अ) comes after tapas and sahasra.

Thus तापसः, साहस्रः ॥ The separation of this sūtra from the last is for two purposes, 1st the anuvṛitti of अ॒ runs in the subsequent sūtras, which could not have been done had it been included in the last sūtra, 2nd the rule of yathāsaṅkhya (I. 3. 10) would not have applied in the last sūtra, had अ॒ been read along with विनि and इनी ॥

*Vārt̄a*—The words उयोऽस्त्वा &c, are governed by this rule and take अ॒. As उयोऽस्त्वा विद्यते ऽस्मिन् पक्षे = उयोऽस्त्वा पक्षः ॥ Similarly तामिकः (a kind of hell) कौण्डलः, कौतपः, वैसर्पः, and वैपालिकः ॥

सिकताशर्कराभ्यां च ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ सिकता-शर्कराभ्याम्-च-(अण्) ॥  
वृत्तिः ॥ सिकताशर्कराभ्यामप्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

104. The affix *an* comes, in the sense of matup, after *sikatā* and *sarkarā*.

Thus सैकटो घटः, शार्कर मधु ॥ These are the examples, when they do not denote a place. In denoting a place they will take इल् and लुप् of the next sūtra.

देशे लुबिलचौच ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ देशे, लुप्, इलचौ च ॥

वृत्तिः ॥ सिकताशर्कराध्यां देशे भिन्नेभ्ये लुबिलचौ भवतः चकारादण् च, मतुप् च ।

105. When the sense is of 'a locality', there may take place the lup-elision of the affixes denotning matup (with the preservation of the gender and number of the word), or there may be the affix *ilach* (इल्), as well as *an* and *mátp*, after the words *sikatā* and *sarkarā*.

By च in the sūtra, अण् and मतुप् are introduced. The लुप् refers to मतुप् and every affix in general. Thus सिकता अस्मिन् विवरन्ते = सिकता इशः or सिकतिलः, सकतः or सिकतावान् 'a sandy country'. So also शार्करा देशः or शार्करिलः or शार्कर or शार्करावान् 'a stony locality'.

Why do we say when meaning a 'locality'? Observe सैकतः 'a vessel of sand', शार्करं "honey or sugar". In the case of the elision of the affix, the gender and number are preserved by I. 2. 51.

दन्त उम्ब्रत उरच् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ दन्ते उम्ब्रते उरच् ॥

वृत्तिः ॥ उम्ब्रत इति प्रकृति वशेषणम् । दन्तशब्दादुत्रतोपाधिकादुरच् प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

106. The affix *urach* (उर्त) comes after *danta*, denoting 'having projecting teeth'.

Thus इन्ता उम्ब्रता अस्य सन्ति = इन्तुर् ॥ The words in the sūtra are either in the nominative or the locative case, but have the force of ablative.

Why do we say when the meaning is that of 'projecting'? Observe इन्तवान् 'having teeth'.

ऊषसुषिमुष्कमधो रः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ ऊष, सुषि, मुष्क, मधोः, रः ॥

वृत्तिः ॥ ऊष सुषि मुष्क मधु इत्येतम्यो रः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

वार्तान्तिकम् ॥ रपकरणे खासुखकुञ्जेभ्य उपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ नगपांसुपाण्डुभ्येभ्येति वक्तव्यम् ॥

वा० ॥ कच्छु इस्वन्वं च ॥

107. The affix *r* comes, after the words *uṣha*, *sushi*, *mushka* and *madhu*, with the force of matup.

Thus ऊषरं सेत्रम् 'a barren soil, impregnated with *uṣha* or salt'. सुषिरं कार्ड 'a perforated wood i. e. containing *suṣhi* or hole'. मुष्करः पशुः 'a beast having testicles or *mushka*'. मधुरो गुडः 'sweet sugar'. The word इति shows that the words formed with *r* are names of certain things. Therefore it will not apply

here अयोऽस्मिन् घटे विद्यते 'there is salt in this pot', we cannot say ऊर्ध्वे घटः, nor मधुरो घटः for मध्यस्मिन् घटे विद्यते ॥

*Vārt*—The affix ए comes after ख, मुख and कुञ्ज, as खमस्यास्ति कण्ठीविवरं महू—खः 'an ass, lit. having a wide throat'. मुखमस्यार्थं इति सर्वस्मिन् वक्तव्ये = मुखरः 'talkative', कुञ्जावस्य स्तः = कुञ्जरः 'an elephant having tusks'. The word कुञ्ज means the tusk of an elephant or the lower jaw of an elephant. The word कुञ्जर is a common name for all elephants.

*Vārt*—The affix ए comes after नग, पांसु and पाण्डु, as नगरम् 'a city, lit. having trees (naga = tree)', पांसुरम्, पाण्डुरम् ॥

*Vārt*—So also after कच्छु, the vowel being shortened: as कच्छुरम् ॥

चुदुभ्यां मः ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ चु-दुभ्याम् मः ॥

शृन्ति । चुदुशब्दाभ्यां मः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

108. The affix म comes after dyu and dru, in the sense of matup.

Thus शुमः and दुमः ॥ These are primitive words, and therefore do not take मतुप् in the alternative.

केशाद्वे अन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ केशात्, वः, अन्यतरस्याम् ॥

शृन्ति ॥ केशशब्दादः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे अन्यतरस्याम् ।

वार्त्तिकम् ॥ वप्रकरणे अन्येष्योपि दृश्यते इति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ अर्णसो लोपम् ॥

वा० ॥ छन्दसीविनियो च वक्तव्यौ ॥ वा० ॥ मेधारथाभ्यामिरनिरचौ वक्तव्यौ ॥

109. The affix व comes optionally, with the force of matup, after keśa.

Though the word अन्यतरस्याम was understood here from V. 2. 96 (see sūtra 97); its repetition shows that in the alternative we have not only मतुप् but the affixes इन् and उन् (V. 2. 115) also. Thus we have four forms : केशवः, केशी, केशिकः and केशवान् ॥

*Vārt*—The affix व is seen after other words also. As मणिवः 'a kind of serpent', हिरण्यवः 'a kind of gem', करतावः, कुमारवः, राजीवम्, कुञ्जावः, इष्टकावः ॥

*Vārt*—The final of अर्णस् is elided before व, as अर्णवः ॥

*Vārt*—In the Chhandas, the affixes ई, वनिप्, व and मतुप् come in the sense of मतुप् ॥ Thus ई—एरीरूपुदलानी गविदौ (र्पी), मुमङ्गलीरियं वधूः; वनिप्—मघवानमीनहै; व and मतुप्, as उहा or उहती ॥

*Vārt*—The affixes इन् and इन् come respectively after मेधा and एः as, मेधिर, एथिरैः ॥

गाण्डीजगात्संज्ञायाम् ॥ ११० ॥ पदानि ॥ गाण्डी, अजगात्, संज्ञायाम् (वः) ॥ शृन्ति ॥ गाण्डी अजग इत्येताभ्यां वः प्रत्ययो भवति संज्ञायां विषये मत्वर्थे ।

110. The affix व comes after gāndī and ajaga, in the sense of matup, when the word is a Name.

As गाण्डीवं 'the bow Gāndīva of Arjuna' अजगवं 'the bow Ajagava of Siva'. There is shortening also, as गाण्डिंवं ॥ The sūtra is so framed, that the word गाण्डी and गाण्डि are both included.

**काण्डाण्डादीरशीरचौ ॥ ११ ॥ पदानि ॥ काण्ड, अण्डात्, ईरन्-ईरचौ ॥ वृत्तिः ॥ काण्ड अण्ड इत्येताभ्यां व्यासंख्यमीरशीरचौ प्रत्ययो भवते भवते ।**

111. The affixes इरन् ( $\perp$  ईर) and इराच (ईर) come in the sense of matup, after the words kānda and anda respectively.

Thus काण्डीरः and अण्डीरः ॥ Another reading has आण्ड and आण्डीरः ॥

**रजःकृष्णासुतिपरिषदो वलच् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ रजः-कृषि-आसुति-परिषदः, वलच् ॥**

वृत्तिः ॥ रजःप्रभृतिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो वलच् प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

वाचिकम् ॥ वलच्चकरणे इन्येभ्योपि दृश्यतद्विति वत्तच्चम् ॥

112. The affix valach (चल) comes, in the sense of matup, after rajas, krishi, âsuti, and parishad.

As रजस्वला स्त्री, कृषीवलः कुटुम्बी, आसुतीवलः शौणिडकः, परिषद्वले राजा ॥ The lengthening of vowel in कृषि and आसुति takes place by VI. 3. 118. The affix वलच् comes only under certain senses and conditions, as shown in the above examples. Thus in रजोऽस्मिन् मामे विद्यते, there is no affixing.

*Vārt* :—The affix valach is seen after other words also. As आहृपलः, उषवलः, पितृवलः, उत्ताहवलः ॥

**दन्तशिखात्संज्ञायाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ दन्त-शिखात्, संज्ञायाम् ( वलच् ) ॥ वृत्तिः ॥ दन्तशिखाशब्दाभ्यां वलच् प्रत्ययो भवति मत्वर्थे संज्ञायां विषये ।**

113. The affix valach comes in the sense of matup, after danta and sikhâ, when a Name is formed.

Thus इन्तावलः सैन्यः, इन्तावले गजः, शिखावलं नगरम्, शिखावले स्थूणा ॥ The final vowel of इन्त is lengthened before वल by VI. 3. 118.

**ज्योत्स्नातमिस्त्राशृङ्गिणोर्जस्तिवश्वर्जस्त्वलगोमिन्मलिनमलीमसाः ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ ज्योत्स्ना-तमिस्त्रा-शृङ्गिण-उर्जस्तिवश्वर्ज-गोमिन्-मलिन-मलीमसाः ॥ वृत्तिः ॥ ज्योत्स्नादयः शब्दा मत्वर्थे निपातन्ते मत्वर्थे संज्ञायां विषये ।**

114. The words jyotsnâ, tamisrâ, śringîpa, urjasvala, gomin, malina, and malimasa are irregularly formed, in the sense of matup and are Names.

They are thus formed. ज्योतिष्+न=ज्योत्स्ना 'moon-light' (the इ being elided). तमस्+र=तमिस्त्रा 'night'. (इ being added): it has other genders than feminine as तमिस्त्रं नभः 'dark sky'. शृङ्ग+इनच्=शृङ्गिणः ॥ The augment

अस्तुक् is added to कर्ज्, and then the affix विनि and वलच्; as कर्ज् + अस् + विन् = कर्ज्-विन्; कर्जस्वलः ॥ गो + मिनि = गोमिन्; मल + इनच् = मलिनः; मल + ईमसच् = मलीमसः ॥

अत इनिठनौ ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ अतः, इनि-ठनौ ॥

वृत्तिः ॥ अकारानाव्याप्तिपदिकाविनिठनौ प्रत्ययौ भवते ।

115. The affixes ini (इन्) and than (—इक्) come in the sense of matup, after nominal stems ending in short अ; and in the alternative matup also comes.

Thus दण्डन्, दण्डकः, छत्रिन् nom. छत्री, छत्रिकः ॥ The word अन्यतरस्याम् (V. 2. 96) is understood here also, so we have मतुप्, as दण्डवान्, छत्रवान् ॥ Why do we say 'short अ'? Observe खट्टवान्. Here there is neither इन् nor ठन् ॥

These two affixes इनि and ठन् do not come after words of one syllable, after words ending in कृत-affixes, after words denoting genus (जाति), and when the construction is that of locative. As स्व and ए form only स्वावान्, खवान् ॥ कृतः as, कारकवान् ॥ Genus, as, व्यावृत्वान्, सिहवान् ॥ Locative; as इष्टा अस्यां सन्ति = दण्ड-यती शाला ॥ There are, however, some exceptions to this, as कृतः—कार्यित्, कार्यिकः शार्वित्, शार्विकः ॥ Genus (जाति) :—तण्डुलिन्, तण्डुलिकः ॥

ब्रीहादिभ्यश्च ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ ब्रीहादिभ्यः, च ( इनि-ठनौ ॥

वृत्तिः ॥ ब्रीहादिभ्यः प्रतिपदिकोभ्य इनिठनौ प्रत्ययौ भवते मत्वर्थे ॥

116. The affixes ini and than come in the sense of matup, after the words vr̄īhi &c; as well as the affix matup.

Thus ब्रीहिन् (nom. ब्रीही), ब्रीहिकः, ब्रीहिमान्, मायी, मायिकः, मायावान् ॥

These two affixes, however, do not come after all ब्रीहादि words. According to Patanjali, the affix इनि comes after शिखादि sub-division, and the affix इक्तन् after यवखादि sub-division, after the remaining words, both इनि and ठन् (=इक्तन्) come. The शिखादि after which इनि only comes are:—१ शिखा, २ मेखला, ३ संज्ञा, ४ बलाका, ५ माला ६ वीणा, ७ वडवा, ८ अट्का, ९ पताका, १० कर्मन्, ११ चर्मन्, १२ हंसा, ॥ The यवखादि &c. are the following १ यवखादि, २ कुमारी, ३ नौ; they take इक्तन् only. The rest take both. The word ब्रीहि will get these affixes by the next sūtra also, why is it then read in this class? The word ब्रीहि in the Tundādi class V. 2. 117, does not mean the word-form ब्रीहि, but words synonym with it. Thus शालयोऽस्य सन्ति = शालिलः, शाली, शालिकः, शालिमान् ॥ The word शीर्ष preceded by the negative particle, takes these affixes, as अशीर्षी and अशीर्षिकः ॥ The remaining words are ब्रीहि, माया, शाला, केका, वर्मन्, दंष्ट्रा, संज्ञा ॥

तुन्दादिभ्य इलच् ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ तुन्दादिभ्यः, इलच्, च ॥

वृत्तिः ॥ तुन्दादिभ्यः प्रतिपदिकोभ्य इलच् प्रत्ययौ भवति मत्वर्थे । चकाराविनिठनौ मतुप् च ॥

117. The affix ilach (इले) also comes in the sense of matup, after the nominal-stems tunda &c.

The force of च is that इनि, उन् and मतुप् also come. As तुन्दिकः, तुन्ही, तुन्दिकः, तुन्दवान्. Similarly उद्गिलः, उद्गी, उद्गरिकः, उद्गरवान् ॥

The following is the list of तुन्दादि words १ तुन्वं, २ उद्ग, ३ पिचण्डः, ४ घडः, ५ घद, ६ ग्रीहि, ७ स्वाङ्गाद्वृद्धौ च ॥ That is to say, the affix इलच् comes after words denoting parts of one's body, when the largeness (विवृद्धि) of those organs is implied : as विवृद्धौ कर्णै यस्य स = कांणेलः, कर्णी, कर्णिकः, कर्णवान् ॥

एकगोपूर्वांटभ्नि॒त्यम् ॥ ११८ ॥ पदानि ॥ एक-गोपूर्वात्, उभ्नि॒त्यम् ॥  
यृत्तिः ॥ एकपूर्वाद्वृद्धौपूर्वाद्वृद्धौ प्रातिपदिकान्तित्यं उभ्नि॒प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ।

118. The affix ठानि (±—इक) comes always in the sense of matup, after a stem, which in composition is preceded by एक or गो ॥

Thus एकशतमस्यास्ति = एकशतिकः; गौशतिकः; गौसहस्रिकः ॥

The word अतः of V. 2. 115, is understood here also ; so that, stems not ending in अं are not governed by this rule, such as एकविशतिरस्यास्ति, no affixing. The word एकगविकः is an apparent exception, it being formed by adding उभ्नि॒ to the samāsānta word एकगव (V. 4. 92). How do you explain गौशकटिकः formed by उभ्नि॒ from गौशकटी ? Here शकट is taken for शकटी, both being synonyms. (N. B. This opinion of the Kāśika-author is not in harmony with that of Patanjali, who does not read the anuvṛitti of अतः into this sūtra. According to him गौशकटिक is formed from गौशकटी ; and एकविशति &c, do not take this affix, because it is against usage. But the author of Kāśika says—अवश्यं चात इत्यतुवर्त्यम्; हृन्दापत्तेष-गहर्तु इत्येवमाद्यर्थम्—the anuvṛitti of अतः must surely be read, for the sake of sūtras like V. 2. 128, though in the sūtras, like चाततिसाराभ्यां &c there is no necessity of reading the anuvṛitti of अतः) ॥

The word नित्यम् ‘always’, is used in the sūtra to indicate that मतुप् does not come in the alternative. In all the previous sūtras मतुप् came in the alternative. How do you form एकद्वयवत् in एकद्वयवत्वाद् ? This is not a correct form ; or it may be said to be a compound of एक and द्वयवत्वात् ॥

शतसहस्रान्ताच्च निष्कात् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ शत-सहस्रान्तात्, च, निष्कात् ॥  
यृत्तिः ॥ शतान्तात् सहस्रान्ताच्च प्रातिपदिकाद् उभ्नि॒प्रत्ययो भवति मत्वर्थे । तौ चेच्छतसहस्रशब्दौ निष्कात्य-रै भवतः ।

119. The affix ठानि comes in the sense of matup, after the words शता and sahasra, when they follow after nishka.

Thus निष्कशतमस्यास्ति = नैष्कशतिकः, नैष्कसहस्रिकः ॥ But not so after सुशर्ण-निष्कशतं, it being never so found in usage.

रूपादाहतप्रशंसयोर्यप् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ रूपात्, आहत, प्रशंसयोः, यप् ॥

बृत्तिः ॥ आहतप्रशंसे प्रकृत्युपाधी, आहतप्रशंसाविशिष्टार्थ वर्तमानाद्युपशाङ्काव्यप् प्रश्ययो भवति मत्वर्थे ॥  
वार्त्तिकम् ॥ अप्रकरणे इत्येभ्योपि इत्यतद्विति वक्तव्यम् ॥

120. The affix yap (य) comes in the sense of matup, after the words rūpa, when stamping (coining) or praise is denoted.

Thus आहतं रूपमस्य = रूप्यो दीनारः “a Dināra having stamped on it the form of some king &c.” रूप्यः कैदारः, रूप्यं कार्यपूर्णम्. Similarly प्रशस्तं रूपमस्यास्ति = रूप्यः पुरुषः ‘a lovely person’. The form impressed on a dinār &c by hammering &c, is called आहत or stamping.

Why do we say ‘when stamping or praise is denoted?’ Observe रूपवान् ‘having form’.

*Vārt*—The affix यप् is seen after other words also, as हिम्याः पर्वताः, गुण्या ब्राह्मणाः ॥

अस्मायामेधास्त्रजो विनिः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ अस्, माया-मेधा-स्त्रजः, विनिः ॥  
बृत्तिः ॥ असन्ताव्यतिपादिकान्माया मेधा स्त्रज् इत्येत्येभ्यश्च विनिः प्रश्ययो भवति मत्वर्थे ॥

121. After a stem ending in अस्, and after māyā, medhā and sraj, comes the affix vini (विन्) in the sense of matup.

Thus पथस्—पथस्त्वन्, यशस्—यशस्त्वन् ॥ मायाविन्, मेधाविन्, स्त्रिविन् ॥ The word माया being included in त्रीयादि class, will take इति, and तन् also V. 2. 116. As मायी, मायिकः ॥

बहुलं छन्दसि ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ बहुलम्, छन्दसि (विनिः) ॥

बृत्तिः ॥ छन्दसि विषये बहुलं विनिः प्रश्ययो भवति मत्वर्थे ।

वार्त्तिकम् ॥ छन्दसि विनिप्रकरणे इत्येभ्यलालुयोभ्यहजाहयानां दीर्घत्वं वेति वक्तव्यम् ॥

वार्त्तिकम् ॥ मर्मणश्चेतिवक्तव्यम् ॥ वा० ॥ सर्वत्रामयस्यापसंख्यानम् ॥ वा० ॥ शृङ्गवृन्दाम्यामारकन्वक्तव्यः ॥

वा० ॥ फलबहीम्यामिनङ्कवक्तव्यः ॥ वा० ॥ हृदयाचालुरन्यतरस्याम् ॥

वा० ॥ शीतोष्णतृप्रभ्यस्तत्र सहतइत्यालुज्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ तत्र सहतइति हिमाचेष्टुः ॥

वा० ॥ बलाचोलच् ॥ वा० ॥ वातात्समूहे च ॥ वा० ॥ तन् पर्वमहूर्धां वक्तव्यः ॥

वा० ॥ अर्थात्तद्वावे इनिर्वक्तव्यः ॥

122. In the Chhandas, the affix vini is added diversely in the sense of matup.

As अग्ने तेजस्त्वन् ॥ Sometimes it is not added, as सूर्यो वर्चस्वान् ॥

*Vārt*—In the Chhandas, the final अ of द्वय, उभय and हृष्य is lengthened optionally before विनि ; and it comes after अद्वा, मेखला and रुजा also : as अद्वावी, मेखलावी, हृष्यावी, उभयावी, रुजावी, हृष्यावी ॥

*Vārt*—So also after मर्म, as मर्मवी ॥

*Vārt*—Always after आमय, in the sacred as well as secular literature. As आमयावी ॥

*Vārt* :—The affix भारक् comes after शृङ्ग and वृन्द; as शृङ्गभारकः, वृन्दभारकः ॥

*Vārt* :—The affix इनच् comes after फल and वर्ष; as फलिनः and वर्षिनः ॥

*Vārt* :—So also after हवत्; the affix चालु comes optionally: as, हवयालुः, हवयी, हवयिकः, हवयवान् ॥ The च् is इत् by I. 3. 7.

*Vārt* :—The affix भालुच् comes after शीत, उष्ण, and तृप्, in the sense of not being able to bear that. As शीतं न सहते = शीतालुः 'shivering from cold'. उष्णालुः, तृपालुः ॥

*Vārt* :—So also after हिम comes the affix एलु in the above sense: as हिमं न सहते = हिमेलुः ॥

*Vārt* :—The affix ऊलुच् in the same sense after बल; as बलं न सहते = बलूलुः ॥

*Vārt* :—So also after वात; as वातानां समूहः, or वातं न सहते = वातूलुः ॥

*Vārt* :—The affix तन् comes after पर्व and मरुत्. As पैर्वतः and मरुतः ॥

*Vārt* :—The affix इनि comes after अर्थ in the sense of 'not having that', as अर्थी 'a beggar, who has not artha or wealth'. Otherwise अर्थवान् 'rich'. All these are obtained by बहुलः ॥

ऊर्णाया युस् ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ ऊर्णायाः, युस् ॥

वृत्तिः ॥ ऊर्णाशब्दायुस् प्रत्ययो भवति मत्वये ।

123. The affix युस् is added to ऊर्णा in the sense of matup, (in the Chhandas).

The स् of युस् makes the word ऊर्णा a पद (I. 4, 16); the result of which is that rules applicable to भ Bha do not apply; e. g. VI. 1. 148, by which the final इ or ई, अ or आ is elided. Thus ऊर्णातुः ॥ According to some; छन्दसि is to be read in this sūtra. The author of Siddhānta Kaumudi says that this is reasonable; for if yus is added to ऊर्णा in secular literature also, then there was no necessity of this sūtra. The word ऊर्णा could have been read along with aham and शुभम in V. 2. 140.

वाचो ग्मिनिः ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ वाचः, ग्मिनिः ॥

वृत्तिः ॥ वाक्शब्दात् ग्मिनिः प्रत्ययो भवति मत्वये ।

124. The affix gmini (ग्मिन्) comes after the word वाच, in the sense of matup.

Thus वाची, वाग्मिनौ, वाग्मिनः. The affix is not ग्मिन्, for had it been so, the form would have been वाहग्मिन् by VIII. 4. 45 Vārt.

आलजाटचौ वहुभाषिणि ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ आलच्-आटचौ, वहुभाषिणि ॥

वृत्तिः ॥ वाक्शब्दायथमासमर्थादालच् आटच् इत्येतौ प्रत्ययौ भवते मत्वये वहुभाषिण्यभिधेये ॥

शार्त्तिकम् ॥ कुस्तितश्च वक्तव्यम् ॥

125. The affixes आल (आल) and आटच (आटै) come in the sense of matup, after वाच, the word denoting 'a talkative'.

This debars श्विन् ॥ Thus वाचालः 'garrulous', वाचादः ॥

*Vārti*:—These affixes come when contempt is expressed. An orator (वाचमी) also talks much, but to the purpose. He will not be called वाचालः or वाचादः ॥

स्वामिन्नैश्वर्ये ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ स्वामिन्, ऐश्वर्ये ॥

वृत्तिः । स्वामिन्निति निपात्यते ऐश्वर्ये गम्यताने । स्वशक्षदैश्वर्यवाचिनो मत्वये भासिन्नप्रत्ययो निपात्यते ।

126. The irregularly formed word svāmin denotes 'Sir or Lord'.

The affix आमन् comes in the sense of lordship after the word स्व ॥ Thus स्वस्यस्ति = ऐश्वर्यस्यस्ति = स्वामिन् ॥ Why do we say when meaning 'Sir', Observe, स्ववान् ॥

अर्द्धआदिभ्यो अच् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ अर्द्धआदिभ्यः, अच् ॥

वृत्तिः ॥ अर्द्धस् इत्येवमादिभ्यः प्रातिपादिभ्यो उच्चत्वयो भवति मत्वये ॥

127. The affix ach (अँ) comes in the sense of matup after the words arśa &c.

Thus अर्द्धांसि अस्य विद्यन्ते = अर्द्धसः उरस्: &c. ॥ After a word denoting a member of the body comes the affix अच्, when defect is meant. As खञ्जः पादोस्यास्ति = खञ्जः, काणः ॥ So also after words denoting color, as शुक्लोऽस्यास्ति = शुक्लः पटः ॥

1 अर्द्धस्, 2 उरस्, 3 तुम्ह, 4 चतुर, 5 पलित, 6 जटा, 7 घटा, 8 घाटा\*, 9 अथ (अध्य), 10 कर्द्म, 11 अम्ल (आम्), 12 लवण, 13 स्वाङ्कार्द्मीनात्, 14 वर्णात्. आकृतिगण ॥

द्वन्द्वोपतापगर्हात्प्राणिस्थादिनिः ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्वन्द्व-उपताप-गर्हात्-प्राणिस्थात्, इनिः ॥

वृत्तिः ॥ द्वन्द्वः समासः । उपतापे रोगः । गर्हये निन्दयं, तद्विषयेभ्यः शब्देभ्यः प्राणिस्थार्थवाचिभ्य इनिः, प्रत्ययो भवति मत्वये । वा० ॥ प्राण्यङ्गात् ॥

128. The affix ini (इन्) comes, in the sense of matup, after a dyandva compound, after the name of a disease, and after anything denoting fault, when the thing is found in a living being.

Thus Dvandva:—कस्त्वक्वलयनी 'a woman having a bracelet and a zone'. शङ्खनूपुरिणी 'a woman having śankha and nūpur ornaments'. So after diseases:—कुडी 'a leper', किलासी 'a white leper'. So after names of faults:—ककुशावर्ती, काकतालुकी ॥

Why do we say 'when found in a living being'? Observe पुष्पकलवान् वृक्षः ॥ The affix, according to a Vārtika, does not come after words denoting members of a living body: as, पाणिपादवर्ती ॥ The word अतः V. 2, 115, is understood in this sūtra, so that the affix does not come after words not

ending in अ; as चित्रकलादिकार्ती ॥ Though Dvandva compounds &c. ending in अ, would have taken इनि by V. 2. 115, the repetition of this affix in the present sūtra shows that Dvandva compounds &c, take only इनि, and not इन् &c.

**वातातिसाराभ्यां कुक् च ॥ १२९ ॥ पदानि ॥** वात-अतिसाराभ्याम्-कुक्, अ ॥  
वृत्तिः ॥ वातातिसारशब्दाभ्यामिनिः प्रत्ययो भवति, तत्संनियोगेन च तयोः कुगागमो भवति ॥  
वार्तात्कम् ॥ पिशाचाचेति वन्हव्यम् ॥

120. The augment kuk (क्) comes before इनि, after the words वात and अतिसार.

The words वात and अतिसार being names of diseases, will take इनि by the fore-going sūtra; the present aphorism only teaches the affixing of the augment. Thus वातकी, अतिसारकी ॥ Another reading is अतीसारकी ॥

*Vārt*—So also after पशाच, as पिशाचकी वैष्णवणः ‘the Kubera’.

This is when the words वात and अतिसार denote diseases. Otherwise, वातवती यहा ॥

**वयसि पूरणात् ॥ १३० ॥ पदानि ॥** वयसि, पूरणात्, ( इनिः ) ॥  
वृत्तिः ॥ इनिरनुवर्तते । पूरणप्रत्ययान्तात्पातिपदिकार्दिनिः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे वयसि द्योगे ॥

130. The affix ini comes in the sense of matup, after an ordinal numeral, when age is denoted.

Thus पञ्चमोऽस्यास्ति मासः संवस्त्रो वा=पञ्चमिन् ‘fife months or years old’, as पञ्चमी उष्टुः ॥ Similarly नवमी, दशमी &c. By V. 2. 115 the affix इनि would have come after these words; the present sūtra is a restrictive rule teaching that इन् does not come in this sense.

Why do we say वयसि ‘when age is denoted’? Observe, पञ्चमवान् आमरागः ॥

**सुखादिभ्यश्च ॥ १३१ ॥ पदानि ॥** सुखादिभ्यः, च, ( इनिः ) ॥  
वृत्तिः ॥ सुख इत्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इनिः प्रत्ययो नियम्यते मत्वर्थे ॥

131. The affix ini comes (to the exclusion of other affixes) in the sense of matup, after the words sukha &c.

Thus सुखिन् nom. सुखी; दुःखिन् &c. When censure is implied, then इन् comes after माला, to the exclusion of मतुण्, as माली ॥

The following is the list of सुखादि word:—

1 सुख, 2 दुःख, 3 हृष, 4 कृच्छ, 5 अाश्र (आश्र), 6 अस्त्र\*, 7 अलीक, 8 करुण (करुण), 9 सोढ, 10 प्रतीप (प्रमीप), 11 शील, 12 हल, 13 माला क्षेये, 14 कृपण, 15 प्रणय (प्रणाय), 16 हल\*, 17 कक्ष\* ॥

**धर्मशीलवर्णान्ताच्च ॥ १३२ ॥ पदानि ॥** धर्म, शील, वर्णान्तात्, च, ( इनिः ) ॥  
वृत्तिः ॥ अन्तशब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते, धर्माद्यन्तात्पातिपदिकार्दिनिः प्रत्ययो नियम्यते ॥

132. The affix ini comes in the sense of matup, (to the exclusion of others), after nominal steps ending in dharma, sīla, and varṇa.

Thus ब्राह्मणानां धर्मः = ब्राह्मणधर्म, सोऽस्यास्ति = ब्राह्मणधर्मी ॥ ब्राह्मणशीलिन्, ब्राह्मणवर्णिन् ॥

हस्ताज्ञातौ ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ हस्तात् जातौ, ( इनिः ) ॥

वृत्तिः ॥ हस्तशब्दाविनिः प्रत्ययो नियन्ते मत्वयेऽसमुदायेन चेऽजातिरभिधीयते ॥

133. The affix ini comes in the sense of matup, after the word hasta, when a genus is denoted by the word so formed.

Thus हस्तोऽस्यास्ति = हस्तिन् 'elephant'. Why do we say when meaning a जाति 'a genus'? Observe हस्तवान् पुरुषः ॥

वर्णादूब्रह्मचारिणि ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ वर्णादू, ब्रह्मचारिणि, ( इनिः ) ॥

वृत्तिः ॥ वर्णशब्दाविनिः प्रत्ययो भवति मत्वयेऽसमुदायेन चेऽब्रह्मचारी भव्यते ॥

134. The affix ini comes in the sense of matup, after the word varṇa, when the word so formed means a Brahmachārī.

Thus वर्णिन् 'a Brahmachārī'. The first three वर्ण or castes, who are entitled to the investiture with sacred thread, and lead the life of a Brahma-student are so called. When the meaning is not of Brahmachārī we have वर्णवान् ॥

पुष्करादिभ्यो देशो ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ पुष्करादिभ्यः, देशो, ( इनिः ) ॥

वृत्तिः ॥ पुष्कर इत्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इनिः प्रत्ययो भवति समुदायेन चेऽशोऽभिधीयते ॥

वार्त्तिकम् ॥ इनिप्रकाणे बलाद्वाहूपूर्वाद्युपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ सर्वदेशेति वन्तव्यम् ॥

वा० ॥ अर्थाद्यासन्निहिते ॥ वा० ॥ तदन्ताचेति वन्तव्यम् ॥

135. The affix ini comes in the sense of matup, after the words pushkara &c, when the word so formed denotes a locality.

Thus पुष्कराणी 'a tank', पद्मिनी &c. Why do we say when 'locality' is expressed? Observe पुष्करवान् हस्ती ॥

*Vart*:—The affix इन् comes after बल preceded by वा० or ऊरु, as बहुबलिन् ऊरुबलिन् ॥

*Vart*—So also after words preceded by सर्व; as, सर्वधनिन्, सर्ववीजिन्, सर्वकेशी नटः ॥

*Vart*:—So also after अर्थ when meaning 'not near'; as अर्धिन् meaning अर्थोऽसंनिहितोऽस्य 'distant from wealth'. Otherwise अर्थवान् 'having wealth'.

*Vart*:—So also after a compound ending in अर्थ, as धान्यार्थी, हिरण्यार्थी ॥

1 पुष्कर, 2 पद, 3 उत्पल, 4 तमाल, 5 कुचुल, 6 नड, 7 कपित्थ, 8 विस, 9 घृणाल, 10 कर्म,

11 शालूक, 12 विगर्ह, 13 करीष, 14 शिरीष, 15 यवास, 16 प्रवाह ( प्रवास ), 17 इरण्य, 18 कैरव, 19 कलोल, 20 तट\*, 21 तरंग, 22 पङ्कज\*, 23 सरोज\*, 24 राजीव\*, 25 नालीक\*, 26 सरोहह\*, 27 पुदक, 28 अरविन्द\*, 29 अम्बोज\*, 30 अडज\*, 31 कमल\*, 32 पथस\*, 33 वयस. ॥

**बलादिभ्यो मनुवन्यतरस्याम् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ बलादिभ्यः, मनुष, अन्यत-रस्याम् ॥**

वृत्तिः । बलादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो मनुप्रत्ययो भवति । अन्यतरस्यांप्रहणनं प्रकृत इनिः समुद्धीयते ।

136. After the nominal-stems bala &c, comes the affix matup optionally, as well as ini.

The affix इनि will come in the alternative. Thus बलवान् or बली ( v. बलिन् ) ; उत्साहवान् or उत्साही ( v. उत्साहिन् ) ॥

1 बल, 2 उत्साह, 3 उद्घास ( उद्घाव ), 4 उद्घास\*, 5 उद्घास\*, 6 शिखा\*, 7 कुल, 8 चूडा\*, 9 चुल\*, 10 कूल\*, 11 आयाम, 12 च्यायाम, 13 उपयाम, 14 आरोह, 15 अवरोह, 16 परिणाह, 17 युद्ध, 18 उद्धाम, 19 शिखावल, 20 वूरामूल, 21 दंश. ॥

**संज्ञायां मन्माभ्याम् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, मन्-माभ्याम्( इनिः ) ॥**

वृत्तिः ॥ मन्त्रतात्पातिपादिकान्मशब्दान्ताच इनिः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे, समुद्दायेन चेत्संज्ञा गम्यते ।

137. After a nominal-stem ending in मन् or म, comes the affix ini, in the sense of matup, when the whole word so formed means a name.

Thus प्रथिमन्+इनि=प्रथिम्+इन् ( VI. 4. 144)=प्रथिमिन् fem. प्रथिमिनी ॥ So also शमिनी ॥ Similarly होम, होमिनी, सोमिनी ॥ Why do we say, 'when meaning a name'? Observe, सोमवान्, होमवान् ॥

**कंशभ्यां वभयुस्तितुतयसः ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ कं-शम्भ्याम्, व-भ-युस्-ति-तु-तयसः ॥**

वृत्तिः ॥ कंशमिति मकारान्ताद्यक्षुखयोर्वाचकौ, ताम्यां व भ युस् ति तु त यस् इत्येते सप्त प्रत्यया भवन्ति मत्वर्थे ।

138. The seven affixes ba, bha, yus, ti, tu, ta and yas, come in the sense of matup, after कम् 'water and happiness', and शम् 'happiness'.

Thus कम्बः, कम्भः, कंतुः, कन्तिः, कन्तुः, कन्त्तः, कंथः, शम्बः, शंतुः, शन्तिः, शन्तुः, शन्तः, शंयः ॥

The स् in युस् and यस्, make the stem, a Pada ( I. 4. 16), the result of which is that म of कम् and शम् is changed into Anusvāva before these two affixes by VIII. 3. 23. When denoting a Name, the forms will be कम्यः and शम्यः ॥

**तुन्दिवलिवदेर्भः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ तुन्दि-वलि-वदेः, भः ॥**

वृत्तिः ॥ तुन्दि वलि वदि इत्येतेभ्यो भः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ॥

139. The affix bha (भ) comes in the sense of matup, after tundi, vali and vaṭi.

Thus तुलिंगः 'having a protuberent belly'; वलिः and वटिः १० Another form is वलिगः, because वलि is included in the Pāmādi class V. 2. 100. The forms तुलिलः &c, are valid by V. 2. 117.

अहंशुभमोर्युस् ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अहं-शुभमोः, युस् ॥

वृत्तिः ॥ अहमिति शब्दान्तरमहकारे वर्तते, शुभमित्यद्यथं शुभपर्याय, स्तान्यां युस्यत्ययो भवति मत्यर्थे ॥

140. The affix yus (यु) comes in the sense of matup, after the word aham 'I', and the indeclinable subham 'good'.

Thus अहंयुः = अहंकारवान्, 'selfish haughty', शुभयुः = कल्याणवान् ॥ 'auspicious'. The स् of युस makes the words अहम् and शुभम्, Padas; and म् is changed into Anusvāra (I. 4. 16; VIII. 3. 23). See V. 2. 123.

ओ३म् ।

## अथ पञ्चमध्यायस्य तृतीयः पादः ।

### BOOK FIFTH.

#### CHAPTER THIRD.

प्राग्दिशो विभक्तिः ॥ १ ॥ पदानि ॥ प्राक्-दिशः, विभक्तिः ॥

वृत्तिः ॥ हिक्षशब्देभ्य सप्तमीपञ्चमीप्रथमाभ्य इति वक्ष्यति, प्रागेतस्माहिक् संशब्दनाव्यानित अर्थमनुकमि-  
त्यामो विभक्तिसंज्ञास्ते वेदितव्याः ।

1. The affixes taught from this aphorism forward as far as V. 3. 27 (exclusive) are called Vibhakti.

The affixes herein taught do not change the sense of the word, i. e. they are स्वार्थ affixes which leave to the word their own denotation. The rule IV. 1. 82, extends no further than this, hence the words formed by these affixes do not produce epithets connoting the sense of the primitive and denoting something else.

Thus V. 3. 7 declares, that after the words किंच् in the ablative there is the affix तसिल्, as कुतः, ततः यतः ॥

The purpose served by designating these affixes as Vibhakti is (a) to debar the elision of final स् and ष् of the affixes as इत् (I. 3. 4). Thus in the affix चानीष् V. 3. 18, ष् is not इत्, had it been so, rule I. 1. 47 would have applied: (b) to regulate the accent of इवम्, thus इवम्+तसिल्=इत्तः here by VI. 1. 171, the affix तसिल् becomes udātta by virtue of its being Vibhakti, otherwise the accent would have been regulated by the indicatory ल् (VI. 1. 193); (c) to make applicable to these words the rules of त्वदादि, that is, the rules given in the Sūtras VII. 2. 102, and those that follow. Thus त्वद्+तसिल्=त्वतः, the द् being replaced by अ by VII. 2. 102.

The affixes now to be taught being स्वार्थिकः, the anuvṛitti of समर्यानाम् and प्रथमात् of IV. 1. 82, does not apply to them. The word वा of IV. 1. 82 however applies here, so that these affixes are optional, thus we may have कुतः or कस्मात्, कुत्र or कस्मिन् ॥

किंसर्वनामबहुभ्यो इद्यादिभ्यः ॥ २ ॥ पदानि ॥ किम्-सर्वनाम-बहुभ्यः; अद्वच-  
दिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ प्राग्निदेश इत्येव । किमः सर्वनाम्नौ बहुशब्दाच्च प्राग्निदेशः प्रत्यया वैवितव्याः ।  
वार्त्तिकम् । बहुप्रहणे संख्याप्रहणम् ॥

2. These Prâgdisîya affixes come after the word *kim*, and after a stem called *sarvanâma*, and after *bahu*; but not after *dvi* &c.

The words द्वि &c, though सर्वनाम are exempted. Thus कुञ्ज, कुतः, यतः,  
यत्रः, बहुतः, बहुत्रः ॥

Why do we say अद्यादि 'not *dvi* &c'. Observe इत्याम्, इयोः ॥ Why do we say किम् &c? Observe वृक्षात्, वृक्षे &c. The word किम् is a सर्वनाम, but it being included in the द्यादि class, would have been exempted from the operation of this rule had it not been separately mentioned.

*Vârtt*—The word बहु here is a Sankhyâ. Therefore, the affix does not apply here, बहोः सूपात्, बहौ सूपे ॥

इदम् इश् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ इदमः, इश् ॥

वृत्तिः ॥ प्राग्निदेश इत्येव । इदम् इश् इत्ययमादेशो भवति प्राग्निदीयेषु प्रत्ययेषु परतः ।

3. For *idam*, there is the substitute इश् (इ), when a Prâgdisîya affix follows.

The word प्राग्निदेशः is understood here also. The श् of इश् is indicatory of the substitution of the whole (I. 1. 55). Thus इदम्+ह V. 3. 11, = इह ॥

एतेतौ रथोः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ एत-इतौ, र-थोः ॥

वृत्तिः ॥ रेक्षयकारादौ प्राग्निदीये प्रत्यये परत इदम् एतेतावदेशौ भवतः । इशोपवादः ।

4. The substitutes एत and इत come instead of *idam*, when a Prâgdisîya affix beginning with र and थ respectively follows.

This debars इश् ॥ The अ in र is for the sake of euphony. Thus इदम्+हिन्=एतहिं (V. 3. 16); इदम्+यहु=इतयम् (V. 3. 24).

एतदोश् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ एतदः, अश् ॥

वृत्तिः ॥ प्राग्निदेश इत्येव । एतदः प्राग्निदीये परतो इत्ययमादेशो भवति ।

5. The substitute अश् comes in the place of एतद् when a Pragdisîya affix follows.

The श् of अश् causes the replacement of the whole (I. 1. 55). According to Patanjali the substitute is अन् and not अश् ॥ Thus एतद्+तस्मिन्=अतः V. 3. 7; अत्र V. 3. 10.

*Vârtt*—This sûtra must be divided into two एतदः, and अश्, the mean-

ing being. (1) The substitutes एत् and इत् come in the place of एतद् when affixes beginning with इ and य respectively follow, as एतद् + हिंल = एतर्हि (V. 3. 21) एतद् + यम् = इत्यम् ॥ The य must be the य of यम् which comes after idam (V. 3. 24) for the application of this rule (1), and not the य of यात् (V. 3. 23) before which the substitute will be अश् ॥ The word एतद् will take यम् by the implication of this rule. (2) The substitute अश् replaces एतद् before other Pragdiśiya affixes.

सर्वस्य सोऽन्यतरस्यां दि ॥ ६ ॥ पदानि ॥ सर्वस्य, सः, अन्यतरस्याम्, दि ॥  
वृत्तिः । सर्वस्य स इत्यमादेशो भवति प्रागिदीशीये इकारादै प्रत्यये परतोऽन्यतरस्याम् ।

6. The स is substituted optionally for सर्व before a Pragdiśiya vibhakti beginning with द ॥

Thus सर्वदा or सदा ॥ When the affix is not Pragdiśiya, there is no substitution : as, सर्वं इदाति = सर्वदा ब्राह्मणी 'a Brāhmaṇī who gives all'.

पञ्चम्यास्तसिल् ॥ ७ ॥ पदानि ॥ पञ्चम्याः, तसिल् ॥  
वृत्तिः ॥ पञ्चम्यन्तेभ्यः किंसर्वनामबहुभ्यस्तसिल्प्रत्ययो भवति ।

7. The affix (—तस्) comes after the word kim, a sarvanāma, and bahu, when ending in the ablative case.

As किम् + तसिल् = कु + तस् (VII. 2. 104) = कुतः, यतः, ततः, बहुतः ॥

तसेश्च ॥ ८ ॥ पदानि ॥ तसेः, च ॥

वृत्तिः ॥ प्रतियोग पञ्चम्यास्तसिः, अपादाने चाहीयस्त्रहोरिति वक्ष्यति । तस्य तसेः किंसर्वनामबहुभ्यः परस्य तसिलोदेशो भवति ।

8. The affix tasil (—तस्) is substituted for तस् (V. 4. 44, 45) when kim, a sarvanāma, and bahu follow.

Thus कुतः, यतः, ततः, or बहुत आगतः ॥ This substitution is for the sake of accent ; and for giving it the designation of vibhakti.

पर्यभिक्ष्यां च ॥ ९ ॥ पदानि ॥ परि-अभिक्ष्यां, च ( तसिल् ) ॥

वृत्तिः ॥ परि अभि इत्येताभ्यां तसिल् प्रत्ययो भवति ॥

9. The affix tasil comes after pari and abhi also.

This affix comes when परि means 'all'; and अभि means 'both'. Thus परितः = सर्वतः ; 'all round'; अभितः, उभयतः 'on both sides'.

सप्तम्यास्त्रल् ॥ १० ॥ पदानि ॥ सप्तम्याः, त्रल् ॥

वृत्तिः ॥ किंसर्वनामबहुभ्यः सप्तम्यन्तेभ्यः त्रल् प्रत्ययो भवति ।

10. The affix tral (—त्र) comes after kim, a sarvanāma, and bahu, when ending in a locative.

Thus कुत्र (VII. 2. 104) 'where', तत्र (VII. 2. 102) 'there', बहुत्र 'in many places'.

इदमो हः ॥ ११ ॥ पदानि ॥ इदमः, हः ॥

वृत्तिः ॥ इदमः सप्तम्यन्ताद्वः प्रत्ययो भवति । त्रलोऽपवादः ॥

11. The affix ह comes after इदम् ending in the locative.

This debars चल् ॥ Thus ह (V. 3. 3.) 'here'.

किमोऽत् ॥ १२ ॥ पदानि ॥ किमः अत् ॥

वृत्तिः ॥ किमः सप्तम्यन्ताद्वय्यां भवति । चलोऽपवाहः ।

12. The affix अत् (अ) comes after kim ending in the locative.

This debars चल् ॥ Thus किम्+अत्=कृ+अ (VII. 2. 105)=कृ as कृ भोक्ष्यसे 'where will you eat'. कृप्येष्यसे! According to some चल् also comes, as कुच् ॥ This is done by drawing the word वा 'optionally' from the next sūtra. So that this sūtra becomes an optional one.

वा ह चच्छन्दसि ॥ १३ ॥ पदानि ॥ वा, ह, च, छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ किमः सप्तम्यन्ताद्वा हः प्रत्ययो भवति छन्दसि विषये । यथाप्राप्तं च ।

13. Optionally the affix ह also comes in the Chandas, after the word kim in the locative : as well as the other affixes.

Thus कुरु (VII. 2. 104), क, कुच. As in Rig Veda VIII. 62. 4 : कुहस्थः कुहजंगमथुः कुरु द्युनेवं पेतयुः ॥ 'Where are ye two? Where are you (or did you) going? Where do you fall like eagles?'.

इतराभ्योपि हश्यन्ते ॥ १४ ॥ पदानि ॥ इतराभ्यः, अपि, हश्यन्ते ॥

वृत्तिः ॥ सप्तमीपञ्चम्यपेक्षमितरत्वम् । इतरायो विभक्तिभ्यस्तसिलादयो हश्यन्ते ।

14. The above affixes are seen coming after kim, a sarvanama and bahu, ending with other case-affixes also, besides the locative and ablative.

That is to say, the affixes तसिल्, चल्, ह &c come after kim &c which are not in the ablative or the locative case. By the employment of the expression 'are seen', it is hinted that this may take place not on every occasion, but only when in juxtaposition with such words as भवत् 'Your Honor', शीर्धिः 'long-lived', आयुष्मान् 'having long-life', and देवानांप्रियः 'the beloved of the Gods'. Thus :

Nom. ततो भवान् or तत्र भवान् = स भवान् ॥

Acc. तत्र भवन्तम् or ततो भवन्तम् = तं भवन्तम् ॥

Ins. तत्र भवता or ततो भवता = तेन भवता ॥

Dat. ततो भवते or तत्र भवते = तस्मै भवते ॥

Abt. ततो भवतः or तत्र भवतः = तस्माद् भवतः ॥

Gen. ततो भवतः or तत्र भवतः = तस्य भवतः ॥

Loc. ततो भवति or तत्र भवति = तस्मिन् भवति ॥

Similarly with the words सीधांदुः, आयुष्मान् and देवानां मिथः ॥

सर्वैकान्यकियत्तदः काले दा ॥ १५ ॥ पदानि ॥ सर्व, एक, अन्य, किम्, यत्, तदः, काले, दा ॥

वृत्तिः ॥ सप्तम्या इति वर्तते, न वितराभ्य इति । सर्वादिभ्यः प्रातिपदिके यो दा प्रत्ययो भवति । हस्यापवाहः ।

15. After sarva 'all', eka 'one', anya 'other', kim 'what', yad 'which', and tad 'that', when time is denoted, comes the affix दा, the words being in the locative case.

The word सप्तम्या: V. 2. 10 is understood here and not the word इतराभ्यां of the last. This debars चल् ॥ Thus सर्वदा or सदा (V. 3. 6) 'at every time' or 'always', एकदा 'once', अन्यदा 'at another time', कदा (VII. 2. 103) 'when', यदा 'when', तदा 'then'.

Why do we say काल 'when time is denoted'? Observe सर्वत्रदेशे (where although the case is the 7th, the affix is not दा, because the sense is) 'in every place' or 'every where'.

इदमो हिंल् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ इदमः, हिंल् ॥

वृत्तिः ॥ सप्तम्या इत्येव । काल इति च । इदमः सप्तम्यन्ताल्काले वर्तमानाद् हिंल् प्रत्ययो भवति । हस्यापवाहः ।

16. After idam 'this', ending in the locative case, comes the affix rhil (—हिं), when time is denoted.

The words सप्तम्या: and काले are understood. This rhil debars ha. The ल् of हिंल् is for accent. Thus अस्मिन् काले=एतहिं (V. 3. 4) 'at this time'. Why 'when time is denoted'? Observe, इह 'in this place', as इह देशे ॥ See V. 3. 4.

अधुना ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अधुना ॥

वृत्तिः ॥ अधुनेति निपात्यते । इदमो उशभावो धुना च प्रत्ययः ।

17. The word adhunā is anomalous, having the same sense.

As अस्मिन् काले=अधुना 'at this time', अश् is substituted for इदम् and, धुन् affix is added.

दार्नीं च ॥ १८ ॥ पदानि ॥ दार्नीम्, च ॥

वृत्तिः ॥ इदमः सप्तम्यन्ताल्काले वर्तमानादार्नीं प्रत्ययो भवति ।

18. The affix dānīm also comes after idam, ending in the locative, and denoting time.

Thus अस्मिन् काले=इदार्नीम् (V. 3. 3) 'at this time'.

तदो दा च ॥ १९ ॥ पदानि ॥ तदः, दा, च ॥

वृत्तिः ॥ तदः सप्तम्यन्ताल्काले वर्तमानाद् दा प्रत्ययो भवति चकारादार्नीं च ।

19. After tad, ending in the seventh case, when time is denoted, comes the affix दा, and also dānīm.

The तानीष् is read into the sūtra by force of the word च 'also'. Thus तस्मिन् काले = तदा or तदानीष् 'at that time'. This sūtra, so far as it ordains शा after the word तद् is useless, because the word तद् already takes शा by V. 3. 15.

तयोर्द्वार्हिलौ चच्छन्दसि ॥ २० ॥ पदानि ॥ तयोः, दा, हिंलौ, च, छन्दसि ॥  
वृत्तिः ॥ तयोरिति प्रातिपदिकनिर्देशः । तयोरिदमः तदश्च यथासंख्यं शार्हिलौ प्रत्ययौ भवत शुन्दसि विषये ।  
चकाराच्यथाप्राप्तं च ।

20. After these two (nominal stems idam and tad), come respectively the affixes dâ and rhil, in the Chhandas, and also the other affixes.

The affix शा comes after इदम् and हि after तद् ॥ Thus इशा (V. 3. 3), तहि (VII. 2. 102). So also इशानीष् and तदानीष् ॥ As इशा हि ब्रह्मपंस्तुतिमिशा ग्रामस्थं भूक्तये (Rig Veda VIII. 27. 11).

अनद्यतने हिंलन्यतरस्याम् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ अनद्यतने, हिंल, अन्यतरस्याम् ॥  
वृत्तिः । छन्दसीति न सर्वते । सामान्येन विधानम् । किंसर्वनामबहुव्यः सतस्यन्तेभ्यो उन्द्यतने कालविशेषं  
वर्तमानेभ्यो हिंल प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्याम् ।

21. The affix rhil (—\_हि) comes optionally, in denoting time not of the current day, after the words 'kim, the sarvanâma, and bahu &c.' in the 7th case.

The anuvṛitti of छन्दसि is not read into this sūtra. This is a general rule. Thus कर्हि or कशा (VII. 2. 103), यर्हि or यदा, तर्हि or तदा ॥

सद्यःपरुत्परायैषमःपरेद्यव्यद्यपूर्वेद्युरन्येद्युरन्यतरेद्युरितरेद्युरपरेद्युरधरेद्युरभयेद्युर-  
त्तरेद्युः ॥ २२ ॥ पदानि ॥ सद्यः, परुत्, परारि, ऐषमः, परेद्यावि, अद्य, पूर्वेद्युः, अन्येद्युः,  
इतरेद्युः, अपरेद्युः, अधरेद्युः, उभयेद्युः, उत्तरेद्युः ॥

वृत्तिः । सप्तम्याः कालइति वर्तते । सद्यःप्रभृतयःशब्दा निपात्यन्ते प्रकृतिप्रत्यय आदेशः कालविशेषहृति  
सर्वमेतत्रिपातनाल्लग्नयते ।

वार्त्तिकम् । शुश्रोभव्याद्वक्तव्यः ॥

22. The following words are anomalous : sadyah, parut, parâri, aishamas, paredyavi, adya, pûrvvedyus, anyedyus, anyataredyus, itaredyus, aparedyus, adharedyus, ubhayedyus, and uttaredyus.

The words सप्तम्याः and काल are understood here. The base, the substitute, the affix, the particular time &c, must all be deduced from these forms. Thus सद्यः is formed from समान, by substituting स for समान, and adding the affix द्यस् ; in the sense of 'a day'. समानेऽहनि = सद्यः 'the same day'. The पूर्व and पूर्वतर are replaced by पर, and then the affixes उत् and आरि are added, in the sense of 'a year'. Thus पूर्वसम्न् संवत्सरे = परत् 'last year'. पूर्वतरे संवत्सरे = परार 'the year before last'. The इशा replaces इदम्, and affix सप्तमण् is added, in the

sense of 'year'. Thus अस्मिन् सवस्त्रे=ऐषमः 'during this year'. To पर is added एव्यति in the sense of 'a day': as, परस्मिन्नाहनि=पेरयति 'the other day'. The अश्व replaces इदम् and the affix यस् is added in the sense of 'a day'. Thus अस्मिन्नाहनि=अश्व 'to day'. To the words पूर्वं, अन्य, अन्यतर, इतर, अपर, अधर, उभय and उत्तर is added the affix एव्युस्, in the sense of 'a day': as पूर्वस्मिन्नाहनि=पूर्वेव्युस् 'on the day before', अन्यस्मिन्नाहनि=अन्येव्युस् 'on the following day'. अन्यतरस्मिन्नाहनि=अन्यतरेव्युः 'on either of two days' इतरस्मिन्नाहनि=इतरेव्युः 'on another day', अपरस्मिन्नाहनि=अपरेव्युः 'on the following day', अधरस्मिन्नाहनि=अधरेव्युः 'on a previous day'. उभयोरहनोः=उभयेव्युः 'on both days'.

**प्रकारवचने थाल् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ प्रकारवचने, थाल् ॥**

वृत्तिः । किसर्वनामबहुयो इहादिभ्य इति वर्तते । सप्तम्याः कालइति निवृत्तम् । सामान्यस्य विशेषो नेत्रकः प्रकारः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चैतत् । प्रकारवृत्तिः । किसर्वनामबहुभ्यः स्वार्थे थाल् प्रत्ययो भवति ।

23. The affix थाल् (—था) comes, after the words kim &c V. 3. 2, when we speak of a kind or manner of being.

The sūtra V. 3. 2, is to be read into this. The anuvṛitti of सप्तम्याः and काले ceases. The word प्रकार means the differentiating quality distinguishing a species among the genus: it means 'sort', 'kind', 'mode', 'manner' &c. Thus तेन प्रकारेण=तथा 'so, in that manner'. Similarly यथा, सर्वथा ॥ The affix जातीयै taught in V. 3. 69 has also the same force, with this difference that जातीयै applies to words which denote things possessing such a quality (प्रकारान्), while थाल् denotes mode itself. Therefore, one does not debar the other, so that we have forms like तथाजातीयः, and यथाजातीयः ॥

**इदमस्थमुः ॥ २४ ॥ पदानि ॥ इदमः, यमुः ॥**

वृत्तिः । इदंशब्दात्प्रकारवचने यमुः प्रत्ययो भवति । थालोपवादः ।

24. After idam comes the affix thamu (थम्) in the same sense i. e. in denoting manner.

This debars थाल्; thus: अनेन प्रकारेण=इत्यम् V. 3. 4, 'in this manner. The उ in यमुः protects the म् from becoming इत् (See I. 3. 4.)

**किमश्च ॥ २५ ॥ पदानि ॥ किमः, च, यमुः ॥**

वृत्तिः । किशब्दात् प्रकारवचने यमुः प्रत्ययो भवति ।

25. Also after kim, comes the affix thamu in the sense of manner.

Thus केन प्रकारेण=कथम् 'how?'.

**या हेतौ चच्छन्दसि ॥ २६ ॥ पदानि ॥ था, हेतौ, च, छन्दसि ॥**

वृत्तिः । किशब्दादेतौ वर्तमानात्या प्रत्ययो भवति, चकारात्प्रकारवचने । छन्दसि विषये ।

26. The affix था comes in the sense of 'cause' also (as well as 'manner'), in the Chhandas, after the word kim.

The word प्रकार वचने is read into the sūtra by force of थ ॥ Thus कथा wherfore? why? for what reason?, कथा 'how'. The former is an example of हेतु 'reason or cause', the second of प्रकार 'manner'. As in the following sentences : कथा आमं न पृच्छति = केन हेतुना आमं न पृच्छति ॥ कथा इवा आसन् पुराविदः ॥

Here end the affixes having the designation of Vibhakti.

**दिक्शब्देभ्यः सप्तमीपञ्चमीप्रथमाभ्यो दिग्देशकालेष्वस्तातिः ॥ २७ ॥ पदानि ॥**  
**दिक्शब्देभ्यः सप्तमी-पञ्चमी-प्रथमाभ्यः, दिक्-देश-कालेषु, अस्तातिः ॥**

वृत्तिः । दिशां शब्दाः दिक्शब्दाः तेभ्यो दिक्शब्देभ्यो दिग्देशकालेषु वर्तमानेभ्यः सप्तमीपञ्चमी-प्रथमान्ते-भ्यो अस्तातिः प्रत्ययो भवति स्वार्थे ॥

27. After words of 'direction', ending in the locative, ablative and nominative, and referring to 'direction', 'locality' or 'time', comes the affix astāti (अस्तात), without change of sense.

The word दिक्शब्दाः means 'words denoting directions'. Thus पुरस्तात् has all these three significations in the following sentences, पुरस्ताद्वसति 'he lives eastward', पुरस्ताद्वगतः 'he came from east' पुरस्तात् रमणीयम् 'It was delightful previously'. Similarly with अपस्तात् ॥

Why do we say 'after words of direction'? Observe ऐन्त्रां विशि वसति ॥ Why do we say 'ending in the locative, ablative and nominative'? Observe पूर्वम् आमं गतः ॥ Why do we say when the sense is 'a direction', 'a locality' or 'a time'? Observe पूर्वस्मिन् गुरु वसति 'he lives in the presence of the guru'.

This affix is a स्वार्थिक affix, like the affixes taught previously. The words denoting direction must be primitive words of direction; and not derivative words like हेत्री &c. which also denote direction. The rule of यथासंख्य does not apply here.

**दक्षिणोत्तराभ्यामतसुच् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ दक्षिणा-उत्तराभ्याम्, अतसुच् ॥**

वृत्तिः । दक्षिणोत्तराभ्यां दिग्देशकालेषु वर्तमानाभ्यां सप्तमीपञ्चमीप्रथमान्ताभ्यां स्वार्थे अतसुच् प्रत्ययो भवति । अस्तातेरपवाहः ।

28. After dakshinā and uttara, (referring to a direction or a locality or a time, and ending with locative, ablative or nominative) comes the affix atasuch (अतैस्) ॥

This debars अस्ताति ॥ The word दक्षिणा can never refer to time, so with regard to it direction and locality are only taken. Thus दक्षिणो वसति, दक्षिण आगतः, दक्षिणोरमणीयम् ॥ उत्तरो वसति, उत्तरत आगतः, उत्तरोरमणीयम् ॥ The अ of अतस् is for the sake of differentiating this affix from तस् in sūtras like II. 3. 30.

विभाषा परावराभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा-पर-अवराभ्याम् (अतसुच्) ॥  
वृत्तिः । परावरशब्दाभ्यां विभाषा उत्सुच्यत्ययो भवति अस्तातेरये ।

29. Optionally after para and avara, comes the affix atasuch, in the sense of astāti.

Thus परः or परस्तात् or अवरस्तात् or अवरतो वसति, आगतः or रमणीयम् ॥

अञ्जेलुक् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अञ्जेः, लुक् ॥

वृत्तिः । अञ्जवत्यते व्यो विक्षब्देभ्य उत्तरस्यास्तातिप्रत्ययत्य लुग्णे भवति ।

30. After words of direction ending in अञ्च्, there is luk-elision of the affix astāti.

Thus प्राक् or प्रत्यक्; as, प्राच्यां विशि वसति = प्राग् वसति, प्रागागतः, प्राघमणीयम् ॥ The feminine affix of प्राची is also elided, when the taddhita affix is elided by लुक् ॥ See I. 2. 49.

उपर्युपरिष्टात् ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ उपरि-उपरिष्टात् ॥

वृत्तिः । उपरि उपरिष्टात् इत्येतौ शब्दौ निपात्यते अस्तातेरये । ऊर्ध्वस्योपभावः रिल् रिष्टातिलौ च प्रत्ययै निपात्यते ।

31. The word upari and uparishṭāt are anomalous in the sense of astāti.

These words are derived irregularly from the word ऊर्ध्व, by changing it into उप, and adding the affixes रिल् and रिष्टातिलौ ॥ Thus ऊर्ध्वां विशि वसति = उपरि वसति. So also उपर्यागतः, उपरि रमणीयम् ॥ उपरिष्टात्सति, उपरिष्टादागतः, उपरिष्टादमणीयम् ॥

पश्चात् ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ पश्चात् ॥

वृत्तिः ॥ पश्चादित्ययं शब्दौ निपात्यते उस्तातेरये । अपरस्य पश्चभाव आतिश्च प्रत्ययः ।

वार्णिकम् ॥ विक्षूर्वूर्वपदस्यापरस्य पश्चभावा वन्त्यः, आतिश्च प्रत्ययः ॥

वा० ॥ अज्ञात्तरपदस्य विक्षूर्वूर्वपदस्य पश्चभावो वन्त्यः ॥

वा० ॥ विनापि पूर्वपदेन पश्चभावो वन्त्यः ॥

32. The word paśchāt is anomalous, in the sense of astāti.

The word is formed by changing अपर into पश्च, and adding the affix आति ॥ As अपरस्यां विशि वसति = पश्चात्सति, आगतः, रमणीयम् &c.

*Vārt*—So also when अपर is preceded by another word denoting direction, it is changed into paścha and आति is added. As दक्षिणपश्चात्, उत्तरपश्चात् ॥

*Vārt*—So also when अर्थ follows such a compound, apara is changed into paścha ; as, दक्षिणपश्चार्थः, उत्तरपश्चार्थः ॥

*Vārt*—Apara is changed into paścha, when followed by ardha, and not preceded by any other word. As, पश्चार्थः ॥

पश्च पश्चा चच्छन्दसि ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ पश्च, पश्चा, च, चन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ पश्चपश्चादशब्दौ निपात्यते छन्दसि विषये, अस्तातेरये । चकारात्पश्चादित्यपि भवति । अपरस्य पश्चभावा उकाराकारौ च प्रत्ययौ निपात्यते ॥

33. The words paścha and paśchā are anomalous in the Chhandas, having the force of astāti.

By च, the word पश्चात् is also included. As पुरा व्याप्त्रो जायते, पश्च, पश्चा or पश्चात् सिंहः ॥ As पश्चात् पुरस्तीदधरादुरक्तात् (Rig Ved X. 87. 21) पुश्चेवस्मन्यदेभवद्यजंवम् (R. V. X. 149. 3).

उत्तराधरदक्षिणादाति: ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उत्तर, अधर, दक्षिणात्, आति ॥  
वृत्तिः ॥ उत्तराधरदक्षिणशब्देभ्य आतिः प्रत्ययो भवति अस्तातेरर्थे ।

34. To the words uttara, adhara and dakṣiṇā is added the affix āti, in the sense of astāti.

Thus उत्तरस्यां विश्वि वसति = उत्तराहसति ; उत्तरावागतः, उत्तराद्रमणीयम् ॥ Similarly अधरात् and दक्षिणात् ॥

एनवन्यतरस्यामदूरे अपञ्चम्याः ॥ ३ ॥ पदानि ॥ एनप्, अन्यतरस्याम्, अदूरे,  
अपञ्चम्याः ॥

वृत्तिः । उत्तराधरदक्षिणशब्देभ्य एनप् प्रत्ययो भवत्यान्यतरस्यामस्तातेरर्थे । अदूरे चेद्वधिमानवधेभवति ।

35. The affix enap (एन) comes optionally, (after the words uttara, adhara and dakṣiṇā, in the sense of astāti,) when the limit indicated is not remote, and when it is not a substitute of the ablative case-affix.

The affix अस्ताति and the other affixes taught above come with the force of locative, ablative and nominative. The एनप् comes with the force of locative and nominative and not that of ablative. The adverbs so formed refer to objects not at a distance. Thus उत्तरेण or उत्तरात् or उत्तरतो वसति or रमणीयम् ॥ Similarly अधरेण, अधरात्, अधरस्तात् वसति &c, so also दक्षिणेन, दक्षिणात्, दक्षिणतो, वसति &c, 'He lives near by in the north-ward or southward'. Why do we say 'when not denoting distance'. Observe उत्तराहसति 'he lives far away in the north'. Why do we say 'when not having the force of ablative'? Observe उत्तरावागतः 'come from the north'.

The word अपञ्चम्याः governs all the succeeding sūtras upto V. 3. 39, exclusive. Some do not read उत्तर &c into this sūtra : according to them this is a general rule applicable to all words denoting direction. As पूर्वेण ग्रामम्, अपरेण ग्रामम् (II. 3. 31). The प् in enap is for the sake of accent (III. 1. 4).

दक्षिणादाच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणात्, आच् ॥  
वृत्तिः ॥ अदूरहसति न स्वर्यते । अपञ्चम्या इति वर्तते । दक्षिणशब्दादाच् प्रत्ययो भवति अस्तातेरर्थे ।

36. The affix āch (आँ) comes after the word dakṣiṇā, in the sense of astāti, but not as a substitute of the ablative case-affix.

The word अद्वैत of the last sūtra is not read into this : though the word अपञ्चम्या: governs it. Thus इक्षिणा वसति or रमणीयम्, but इक्षिणत आगतः ॥ The च in आच् is not for the sake of accent (VI. i. 163) for the simple affix आ would be udātta by the general rule III. i. 3. The च serves the purpose of differentiating this आ from other affixes in Sūtra II. 3. 29.

आहि च दूरे ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ आहि, च, दूरे, (आच्) ॥  
वृत्तिः । इक्षिणशब्दाहिः प्रत्ययो भवति अस्तातेर्ये, चकारादाच् । दूरे चेद्वधिमानवधेभवति ।

37. The affix आहि (आहि) comes after the word dakshina, in the sense of astāti, as well as आच्, when the reference is to a distant limit.

Thus इक्षिणाहि वसति or इक्षिणा वसति 'he lives far away in the south'. Similarly इक्षिणाहि रमणीयम्, इक्षिणा रमणीयम् ॥

Why do we say दूरे 'when the adverb denotes a distant limit'? Observe इक्षिणतो वसति ॥ The word अपञ्चम्या: governs this also : as, इक्षिणत आगतः ॥

उत्तराच् ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ उत्तरात्, च, (आच्-आहि) ॥  
वृत्तिः । उत्तरशब्दाशजाही प्रत्ययो भवतः, अस्तातेर्ये, दूरे चेद्वधिमानवधेभवति ।

38. The affixes आच् and आहि come after uttara in the sense of astāti ; when the reference is to a distant limit.

Thus उत्तरा or उत्तराहि वसति or रमणीयम् "He lives far away in the north : or the northward far away is pleasant". But when 'distance' is not meant we have उत्तरेण प्रवाति ॥ The word अपञ्चम्या: governs this also : as उत्तरादागतः ॥

पूर्वाधरावराणामासि पुरव्यवश्चैषाम् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ पूर्व-अधर-अवराणाम्-  
आसि, पुर-अध-अवः च, एषाम् ॥

वृत्तिः । अपञ्चम्या इति निवृत्तम् । तिहृणां विभन्नीनामिह महणम् ॥ पूर्वाधरावराणामासि प्रत्ययो भवति अ-  
स्तातेर्ये । तत्सत्रियोगेन चैषां वथासंख्य पुर अध अव इत्येते आदेशा भवान्ति ।

39. After pūrva, adhara and avara comes the affix asi (अस्) in the sense of astāti ; and pur, adh, and av are their respective substitutes before this affix.

The word अपञ्चम्या: does not govern this sūtra. Thus पुरे वसति, पुर आगतः, पुरे रमणीयम् ॥ Similarly अधस् and अवस् with वसति, आगतः and रमणीयम् ॥ As अधोवसति अध-आगतः, अधोरमणीयम्, अवोवसति, अवआगतः and अवोरमणीयम् ॥

अस्ताति च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ अस्ताति, च ॥  
वृत्तिः । सप्तम्यन्तमेतत् । अस्तातिप्रत्यये परतः पूर्वादीनां वथासंख्ये पुरादय आदेशा भवान्ति ।

40. The same substitution takes place when the affix astāti (अस्तात्) follows.

That is पुर् for पूर्व, अध् for अधर and अव् for अवर ॥ This sūtra indicates by implication that the affix अस्ताति V. 3. 27 is not debarred by अस् after these words. Thus पुरस्तात् or अपस्तात् or अवस्तात् वसति or आगतः or रमणीयम् ॥

विभाषा अवरस्य ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ विभाषा, अवरस्य ॥

वृत्तिः ॥ पूर्वेण निव्ये प्राप्ते विकल्प उच्यते । अवरस्यास्तातौ परते विभाषा अव् इत्यमादेशो भवति ॥

41. The substitution of अव् for अवर is optional when astāti follows.

This declares option when by last it was compulsory. As अवरस्तात् or अवस्तात् वसति आगतः, or रमणीयम् ॥

संख्याया विधार्थे धा ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, विधार्थे, धा ॥

वृत्तिः ॥ संख्यावाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो विधार्थे वर्त्तमानेभ्यो धा प्रत्ययो भवति स्वार्थे । विधा प्रकारः सर्वं क्रियाविषय एव गृह्णते । क्रियाप्रकारे वर्त्तमानायाः संख्याया धा प्रत्ययः ॥

42. The affix dhâ (धा) comes after a nominal-stem denoting a Numeral, when it means the mode or manner of an action.

The word विधा and प्रकार have the same meaning. The adverbs so formed apply to every kind of action. Thus एकधा भुझन्ते 'he eats once'. द्विधा गच्छति 'he goes twice'. Similarly विधा, चतुर्धा, पञ्चधा ॥

अधिकरणविचाले च ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ अधिकरण-विचाले, च, ( धा ) ॥

वृत्तिः ॥ संख्याया इत्येव । अधिकरणं द्रव्यं, तस्य विचालः संख्यान्तरापादनम् । एकस्यानेकीकरणमनेकस्य वा एकीकरणम् । अधिकरणविचालं गच्छमाने संख्यायाः स्वार्थे धा प्रत्ययो भवति ॥

43. The affix dhâ comes after a numeral, when the sense is a change in the apportionment or distribution of substances.

The word संख्यायाः is understood here. The word अधिकरण means 'matter, stuff, substance'. विचालः 'change in numbers'. Thus to make one into many, or to make many into one. Thus एकं रात्रिं पञ्चधा कुरु 'divide one heap into five'. अष्टधा कुरु, अनेकमेकधा कुरु ॥

एकाद्वयो ध्यमुञ्जन्यतरस्याम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ एकात्-धः, ध्यमुञ्ज-अन्यतरस्याम् ।

वृत्तिः । एकशब्दात्परस्य धाप्रत्ययस्य ध्यमुञ्जदेशो भवत्यन्यतरस्याम् ।

44. After the word eka the substitute dhyamuñ (+/-ध्यम्) comes optionally instead of dhâ.

Thus एकधा रात्रि कुरु or एकध्यं कुरु; एकधा भुझन्ते or एकध्यं भुझन्ते ॥ The repetition of धा in the sūtra shows that the substitution takes place when the sense is that of विधा, as well as when it is that of अधिकरण विचाल ॥ Had धा not been repeated, the substitution would have come in the sense of अधिकरण विचाल only, as immediately preceding this sūtra.

द्वित्रयोश्च धमुञ् ॥ ४५ ॥ पदानि । द्वित्रयोः, च, धमुञ् ॥

वृत्तिः । धा इत्यनुरूपते । द्वित्रयोः संबन्धिनो धाप्रत्ययस्य विधार्थेऽधिकरणविचाले च विहितस्य धमुञ्जादेशो भवत्यन्यतरस्याम् ।

वाच्चिकम् । धमुञ्जन्तात्स्वार्थे डदर्शनम् ॥

45. The substitute dhamuñ ( $\pm$ —धम) comes optionally, in the place of धा, after the words dvi and tri.

Here also it comes in both the विधार्थ and अधिकरण विचाल senses. By च, the word 'optionally' is drawn into the sūtra. Thus द्विधा or द्वैधम्, त्रिधा, or त्रैधम् ॥

*Vart*.—The affix ड (da, with the elision of the final vowel) comes without changing the sense, after words ending in dhamuñ. As द्वैध, त्रैध, in पथि द्वैधानि संश्यन्ते, मति त्रैधानि संश्यन्ते ॥

पधाच्च ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ पदात्, च ॥

वृत्तिः । द्वित्रयोः संबन्धिनो धाप्रत्ययस्य एथाजादेशो भवत्यन्यतरस्याम् ।

46. The substitute edhâch (पधा॑) comes optionally in the place of dhâ, after dvi and tri.

Thus द्वैधा (VI. 4. 148) or द्वैधम् or द्विधा, त्रैधा, त्रैधम् or त्रिधा ॥

याप्ये पाशप् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ याप्ये-पाशप् ॥

वृत्तिः । याप्यः कुस्तित उच्यते । याप्य वर्त्तमानाव्यातिपदिकात्स्वार्थे पाशप् प्रत्ययो भवति ।

47. The affix pâśap (पाश) denotes something as insignificant.

The word याप्य means 'contempt, trifling' &c. Thus याप्यो वैयाकरणः = वैयाकरणपाशः: 'a very bad Grammarian'. So also याज्ञिकपाशः ॥ Of course this will not come in denoting a person who is a good Grammarian, but bears bad character, or who is a good performer of sacrifices but immoral.

पूरणाद्भागे तीयादन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पूरणात्, भागे-तीयात्, अन् ॥

वृत्तिः । पूरणप्रत्ययो यस्तीयस्तद्वित्ताव्यातिपदिकाद्भागे वर्त्तमानात्स्वार्थे अन् प्रत्ययो भवति ।

48. After (a nominal stem being) an ordinal number ending in tîya, comes the affix अन् ( $\perp$ —अ), (the word retaining its denotation), when a 'part' is meant.

This sūtra is made only to teach accent, for the word to which अन् is added undergoes no other change of form except in accent. Thus द्वितीयः (V. 2. 54) has udâtta on ती (III. 1. 3) but when अन् is added, the accent falls on द्वि (VI. 1. 197). Thus द्वितीयो भागः = द्वैतीयः: 'the moiety'. Similarly तृतीयः: 'the one-third'. Why do we say when 'part' is meant? Otherwise, there is no change in accent. The affix तीय always comes in forming ordinal numbers and for no other purpose, for the तीय in words like मुखतीय is not significant as it is not an

affix. The employment of the word पूर्ण in the aphorism is useless for the purposes of this sūtra. Its anuvṛitti, however, runs in the other sūtras, and that is the only purpose that it serves here.

प्रागेकादशङ्क्यो ऽच्छन्दसि ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ प्राक् एकादशङ्क्यः अच्छन्दसि (अन्) ॥  
वृत्तिः । पूर्णाद्वाग्इत्येव । प्रागेकादशम्यः संख्यावाचिन्यः पूर्णप्रत्ययान्तेभ्यो भागे वर्त्तमानेभ्यः स्वार्थे ऽन् प्रत्ययो भवति अच्छन्दसि विषये ।

49. After an ordinal numeral upto eleven exclusive, comes the affix अन्, the word retaining its denotation, when a 'part' is meant : but not so in the Chhandas.

This is for accent also. Thus चैतुर्थः, वैज्ञवमः, सौप्रसः, नैवमः, हैशमः ॥ Why do we say प्रागेकादशः 'before eleven'? Observe एकादशः, द्वादशः: no change of accent (VI I. 223). Why do we say 'not in the Chhandas'? Observe, पञ्चममिन्द्रियस्थापाकामत (पञ्चम has acute on the final being formed by उट preceded by मद् V. 2. 48, 49).

पष्टाष्टमाऽऽयां अ च ॥ ५० ॥ पदानि ॥ पष्ट-अष्टमाऽऽयाम्, अ, च ॥  
वृत्तिः ॥ भागाद्वये । अच्छन्दसीति च । पष्टाष्टमाभ्यां भागे ऽभिषेये ऽच्छन्दसिं विषये अः प्रत्ययो भवति ।

50. The affix ना ( $\pm$ —अ) also comes as well as अन्, after shastha and ashtama, when a 'part' is meant, but not in the Chhandas.

The words भागे and अच्छन्दसि are understood here. By च, the affix अन् is included. Thus वैष्टः or वैष्टः, वैष्टमः or वैष्टमः ॥

मानपश्चङ्गयोः कन्लुकौ च ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ मान-पशु-अङ्गयोः, कन्लुकौ, च ॥  
वृत्तिः ॥ भागाद्वये । पष्टाष्टमाभ्यां यथासंख्यं कन्लुकौ च भवतो मानपश्चङ्गयोर्भागयोरभिषेययोः । पष्ट-  
कौ भागो मानं चेत्तद्वति । अष्टमो भागः पश्चङ्गं चेत्तद्वति । कस्य लुकः । जस्य लुकः अनो वा । चकारा-  
यथाप्राप्तं च ॥

51. After the words shashtha and ashtama there may come respectively कन् ( $\perp$ —क) and लुक् elision of the affix, when the meaning is a division of a measure called mâna or grain, or the part of the body of a beast respectively.

The word मान means a grain weight (त्रीहि परिमितं सुवर्णं). That is to say, कन् comes after पष्ट when a division of मान 'measure' is expressed; and लुक् comes after अष्ट when a part of पश्चङ्ग is denoted. Thus वैष्टको भागः 'a sixth of a grain measure'. अष्टमौ भागः 'an-eighth part of the body of a beast'. The लुक् here takes the place of the affix अ as well as अन् ॥ By च, the affixes above mentioned are also employed: as वैष्टः or वैष्टः, वैष्टमः or वैष्टमः ॥ When a measure or the body of an animal is not denoted, this rule (though optional) will not apply.

एकादाकिनिच्चासहाये ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ एकात्, आकिनिच्, च, असहाये ॥  
वृत्तिः ॥ एकशब्दादिसहायवाचिनः स्वार्थे आकिनिच् प्रत्ययो भवति । चकारात्कन्त्वलुको च । आकिनिचः कनो वालुर्मिज्ञायते ।

52. After the word *eka*, comes also the affix *âkinich* (आकिन्), (the word retaining its denotation), when the sense is ‘without a companion’.

By the word *च*, the affix *कन्* and the elision *लुक्* also take effect: the elision being of *कन्* or *आकिनिच्* ॥ Thus एकाकिन् (nom. एकाकी), एककः or एकः ॥ By using असहाय, it is indicated that the word एक here is not a numeral meaning ‘one’, but a noun meaning ‘alone’. एकोऽन्यार्थे प्रथाने च, प्रथमे, केवले तथा ॥ साधारणे, समाने इत्येष, सख्यायां च प्रयुज्यते ॥ So that this word will have dual एकाकिनौ, and the plural एकाकिनः ॥

**भूतपूर्वे चरद् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ भूत पूर्वे, चरद् ॥**

वृत्तिः ॥ पूर्वे भूत इति विशेषं भुप्सुपेति समाप्तः । भूतपूर्वशब्दोत्तिकान्तकालवचनः । प्रकृतिविशेषणं चैतत् । भूतपूर्वत्वविशिष्टेये वर्त्तमानाव्यातिपदिकात्स्वार्थे चरद् प्रत्ययो भवति ॥

53. The affix *चर* (with the feminine in डीप) comes, after a nominal stem, the word retaining its denotation, when the meaning is ‘this had been before’.

The word भूतपूर्व is a compound of पूर्वे and भूतः the compounding being by भुप्सुपा, and denotes something done in a past time. Thus आव्यो भूतपूर्वः = आव्यचरः ‘once opulent’. भुकुमारचरः ॥ The द् indicates that the feminine will be in डीप, as, आव्यचरी ॥ The च् is not इत् in चरद् though required by I. 3. 7. This proves that चुट् rule is anitya. The sūtra V. 2. 18 might have been read after this, with the saving of the word भूतपूर्वः; but then खञ् would have debarred चरद् which is, however, not intended.

**षष्ठ्यारूप्य च ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ षष्ठ्याः, रूप्यः, च ॥**

वृत्तिः ॥ षष्ठ्यन्ताव्यातिपदिकादूप्यः प्रत्ययो भवति चकाराचरद् च ॥

54. After a nominal-stem ending in the sixth-case, comes the affix *रूप्य*, and also *चरद्*, in the sense of ‘having belonged formerly to somebody’.

The word भूतपूर्व here qualifies the sense of the affix, and not the sense of the base, as it was in the last sūtra. Thus देवदत्तस्य भूतपूर्वे गौः = देवदत्तरूप्यः ‘the cow that formerly belonged to Devadatta’. Similarly देवदत्तचरः ॥

**अतिशायने तमविष्टनौ ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ अतिशायने, तमप, इष्टनौ ॥**

वृत्तिः ॥ अतिशायनमतिशायनं, प्रकर्षः । निपातनार्थिः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चैतत् । अतिशायनविशिष्टेये वर्त्तमानाव्यातिपदिकात्स्वार्थे तमविष्टनौ प्रत्ययो भवतः ॥

55. When the sense is that of surpassing; there come the affixes तमप् (तम्) and इष्टन् (—इष्ट), after a nominal stem, the word retaining its denotation.

These affixes form the superlative degree. The word अतिशायन is an irregular form of अतिशयनं, and it qualifies the sense of the primitive. The स्वार्थिक affixes sometimes qualify the sense of the primitive. Thus आद्यतमः = सर्व इसे आड्याः, अथमेषामतिशयेनाड्यः 'the richest' i. e. 'these are all rich, but he surpasses them all in riches'. Similarly दर्शनीयतमः 'most handsome'. सुकुमारतमः &c. Similarly पहु—पटिष्ठः, गुरु—गरिष्ठः, लघु—लघिष्ठः (VI. 4. 155). When among superlatives, further excellence is indicated, then these words may take additional affixes: as श्रेष्ठ, though a superlative, forms श्रेष्ठतमः || As देवो वः सविता प्राप्यतु श्रेष्ठतमाय कर्मणे । युधिष्ठिरः श्रेष्ठतमः कुरुणामिति ॥

तिडश्च ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ तिडः, च ॥  
वृत्तिः ॥ तिडन्ताचातिशायने चोत्त्वे तमप् प्रत्ययो भवति ॥

56. So also after a finite verb, comes the affix tamap, when 'surpassing' is meant.

By छ्याप्तिपदिकात् IV. 1. 1 whose force runs throughout, the taddhita affixes are ordained only after nominal stems; they would not have come after verbs; hence this sūtra. Thus पचतितमाम्, (the आम् is added by V. 4. 11) = सर्व इसे पचतीति, अथमेषामतिशयेन पचति, 'he cooks surprisingly'. जलपतितमाम् &c. The affix इष्टन् never comes after a verb, as by V. 3. 58, it is restricted to adjectives.

द्विवचनविभज्योपपदे तरबीयसुनौ ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ द्विवचन, विभज्य-उपपदे, तरप्, ईयसुनौ ॥

वृत्तिः ॥ हृयोरर्थयोवचनं द्विवचनम् । विभक्तव्यो विभज्यः । निपातनायत् । द्वये विभज्ये चोपपदे प्रातिपदिकात्तिडन्ताचातिशायने तरबीयसुनौ प्रत्ययो भवतः । तमविष्ठनोरपवाहौ ॥

57. The affixes tarap (तर) and iyasun (—ईयस्) come in the sense of 'surpassing', after a nominal stem or a finite-verb, when it expresses (comparision between) two things, or when that which is added to it (upapada), is to be distinguished from another.

The word द्विवचन does not mean 'dual', but means an expression for two. विभज्य is irregularly formed by यत्, and means 'that which is to be distinguished or differentiated'. This debars तमप् and इष्टन् ॥ The rule of यथासख्य (I. 3. 10) does not apply here. First to take an example of द्विवचन or when comparison is between two things: thus: द्वाविमावाढ्यौ, अथमनयोरतिशयेन = आड्यतरः 'both are rich, but he is richer amongst the two'. Similarly सुकुमारतरः, पचतितराम्,

जल्पतितराम् (V. 4. 11): or with इयसुन् : as, दूधिनौ पद्, अथमनयोरतिशयेन पदः = परीयान् 'more skillful of the two', लघीयान् ॥ Secondly to take an example of विभज्य चोप-पे वि i. e. when a word in construction is to be differentiated: thus माथुरा: पाठलिपुत्रं केष्य आन्वतराः 'The men of Mathurā are richer than those of Pāṭaliputra'. Here there are more than two things, but as the words are expressed in the sentence, the comparative degree in plural number is used. Similarly ईर्णीयत्राः, परीयांसः, लघीयांसः ॥ Of course all these words must be plural, as they refer to more than two persons.

**अजादौ गुणवच्चनादेव ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ अजादौ, गुणवच्चनात्, पव, (इष्टन्, ईयसुनौ) ॥**

वृत्तिः ॥ इष्टनीयसुनावजाशी सामान्येन विहितौ तयोरयं विषयनियमःङ्गिष्ठेत । गुणवच्चनादेव भवतस्तौ नान्यस्मादिति ॥

58. The two affixes beginning with a vowel (i. e. ईयस् and इष्ट) are added only after words denoting attributes.

The affixes इष्टन् and ईयसुन् are restricted in their scope by this sūtra i. e. they come only after adjectives or adverbs, in expressing comparative and superlative degrees. Thus लघीयान्, लघिटः, परीयान्, पटिटः; but not after words like पाचक &c. There we have पाचकतरः, पाचकतमः ॥ The word एव 'only' restricts the scope of the *affixes*, and not of the *primitives*. Thus पदतरः, पदतमः are also valid forms.

**तुश्छन्दसि ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ तुः, छन्दसि, ( इष्टन्, ईयसुनौ ) ॥**

वृत्तिः ॥ तुरिति तृन्तुर्घोः सामान्येन प्रहणम् । चन्ताच्छन्दसि विषये अजाशी प्रत्ययो भवतः ॥

59. These affixes ishṭan and iyasun come in the Chhandas after a nominal stem ending in त् ॥

The त् is ablative of त् which includes both हन् and हच् ॥ This extends the application of these affixes to words other than attributes. Thus अतिशयेन कर्ता = करितः ( कर्त् + इष्टन् = कर् + इष्ट by VI. 4. 154, त् is elided). As आसुति किटिः, शोहीयती धेनुः ॥ By Vārtika under VI. 3. 35, शोहिती is changed into masculine शोहित् and then ईयस् is added, when त् is elided by VI. 4. 154.

**प्रशस्यस्य शः ॥ ६० ॥ पदानि ॥ प्रशस्यस्य, शः ॥**

वृत्तिः ॥ प्रशस्यशब्दस्य श इत्यथमादेशो भवति अजाद्योः प्रत्ययोः परतः ॥

60. For प्रशस्य is substituted श, when these affixes ishṭam and iyasun follow.

Though प्रशस्य is not an attribute, it takes these affixes by the application of this rule. The anuvṛtti of अजाशी runs here, but the word must be changed into locative for the purposes of this aphorism, and which will read thus प्रशस्यस्य शोऽजाश्योः ॥ Thus सर्वे इमे प्रशस्या अथमेषामतिशयेन प्रशस्यः = शेषः, उभाविमौ प्रशस्यां, अथमनयोरतिशयेन प्रशस्यः = श्रेयान् ॥ Rule VI. 4. 163 prevents the elision of the

अ of अ, which otherwise would have been elided by VI. 4. 148 and 155), These words are equal to प्रशस्यतरः and प्रशस्यतमः ॥

ज्य च ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ ज्य, च ॥

वृत्तिः ॥ प्रशस्यशब्दस्य ज्य इत्यथमादेशो भवति अजायोः प्रत्यययोः परतः ॥

61. For praśasya, ज्य is also substituted before these two affixes.

As ज्येष्ठः, ज्यायान् (ज्या is substituted for the ई of ईश by VI. 4. 160).

वृद्धस्य च ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ वृद्धस्य, च (ज्य) ॥

वृत्तिः ॥ वृद्धशब्दस्य च ज्य इत्यथमादेशो भवत्यजायोः प्रत्यययोः परतः ।

62. ज्य is also substituted for वृद्ध, when ishtan and iyas follow.

Thus वृद्धेष्ठः 'the oldest', ज्यायान् 'the older'. By VI. 4. 157, वर्द्धि is also substituted for वृद्ध; and we have वर्द्धिष्ठः and वर्द्धायान् also. The word वृद्ध though not a guṇavachana, takes these affixes by the implication of this sūtra.

अन्तिकबाढयोर्नेदसाधौ ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ अन्तिक, बाढयो, नेद, साधौ ॥

वृत्तिः ॥ अन्तिकबाढयोर्यथासंख्यं नेदं साधं इत्येतावदेशो भवतोऽजायोः परतः ॥

63. For अन्तिक is substituted नेद, and for बाढ is साध, when these affixes follow.

Thus नेदिष्ठम्, नेदीयः, साधिष्ठः and साधीयान् ॥ सर्वाणीमान्यान्तिकानि इदमेषामतिशयेन, नेदिष्ठम् । उभे इमे अन्तिके इदमनयोरतिशयेन नेदीयः । इदमस्मान्त्रेशीयः । सर्वैः स्मान्त्रेशीयते । अयमस्मात्साधीयोपीते ॥

युवाल्पयोः कनन्यतरस्याम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ युव, अल्पयोः, कन्, अन्यतरस्याम् ॥  
वृत्तिः ॥ युवाल्पशब्दयोः कनित्यथमादेशो भवत्यन्यतरस्यामजायोः परतः ॥

64. Before these affixes, कन् is optionally substituted for युवन् and अल्प ॥

Thus कनिष्ठः, कनीयान् or यविष्ठः, यवीयान्; similarly अल्पिष्ठः, अल्पीयान्, or कनिष्ठः, कनीयान् ॥ सर्वैः स्मान्त्रेशीयो युवानौ अयमेषामतिशयेन, कनिष्ठः । द्वाविमौ युवानौ अयमनयोरतिशयेन, कनीयान् । यविष्ठः । यवीयान् । सर्वैः स्मान्त्रेशीयाः । अयमेषामतिशयेन, कनिष्ठः । उभाविमावल्पावयमनयोरतिशयेन कनीयान् । अयमस्मात्कनन्यान् । अल्पिष्ठः अल्पीयानिति वा ॥

विन्मतोर्लक् ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ विन्, मतोः, लक् ॥

वृत्तिः ॥ विनो मतुपश्च लुण भवति अजायोः प्रत्यययोः परतः ॥

65. The affixes विन् and मत् are luk-elided, when ishtan and iyasun follow.

Thus सन्विन्—सञ्जिष्ठः, सञ्जीयान्; त्वग्वत्—त्वचिष्ठः, त्वचीयान् ॥ सर्वैः स्मितिः, अयमेषामतिशयेन, सञ्जिष्ठः । उभाविमौ सञ्जिष्ठाः, अयमनयोरतिशयेन, सञ्जीयान् । अयमस्मान् सञ्जीयान् । सर्वैः स्मितिः अयमेषामतिशयेन, त्वचिष्ठः । उभाविमौ त्वग्वन्तौ, अयमनयोरतिशयेन, त्वचीयान्, अयमस्मात्तचीयान् ॥ This sūtra is a jñāpaka or indicator that words ending in विन् and मत् or लक् form their comparative and superlative degrees by adding ईश् and इष्टन् ॥

प्रशंसायां रूपप् ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ पशंसायाम्, रूपप् ॥

वृत्तिः ॥ प्रशंसा स्तुतिः । प्रकृत्यर्थस्य विशेषणं चैतत् । प्रशंसाविशिष्टे इर्येवत्तमानात् प्रातिपदिकात् स्वार्थे रूपप् प्रत्ययो भवति ॥

66. The affix **परूप** (**रूप**) comes without change of connotation after a stem (nominal or verbal) denoting praise.

The word **प्रशंसा** means 'praise', and it qualifies the sense of the primitive; i. e. when the sense of the primitive is that of 'praise', then **रूपप्** is added. As a general rule the **स्वार्थिक** affixes, which do not change the denotation of the word, serve the purpose of prominently bringing forward one particular meaning out of the several meanings possessed by a primitive. Thus **प्रशस्तो वैयाकरणः** = **वैयाकरणरूपः**: 'a celebrated Grammian'. So also **याज्ञिकरूपः** ॥ The praise may be implied by the sense of the primitive, without being absolute praise: thus **चोररूपः**: 'a celebrated thief', **इत्युरूपः**: 'a celebrated robber'; a person very expert in his evil courses even; these words being applied to a thief who is so dexterous that he can steal 'the collyrium from the eye-lashes', or 'a horse from under the rider', without the latter being aware of it.

The affix comes after a verbal word ending in **तिङ्ग**, for the word **तिङ्गभ** V. 3. 56 is understood here also. Thus **पचतिरूपम्**, **पचतोरूपम्** or **पचन्तिरूपम्** 'who is celebrated, who two are celebrated or who all are celebrated in cooking'. These words **पचतिरूपम्** &c cannot take dual or plural; because the action denoted by the verb is only one, not many. These words are always in the neuter gender, by the general usage of the people.

**ईषदसमासौ कल्पब्देश्यदेशीयरः ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ ईषत्, असमासौ, कल्पप्, देश्य, देशीयरः ॥**

वृत्तिः ॥ संपूर्णता, पश्यार्थानां समाप्तिः । स्तोकेनासंपूर्णता, ईषदसमाप्तिः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चैतत् । ईषदस-माप्तिविशिष्टे इर्येवत्तमानात् प्रातिपदिकात् कल्पब्देश्य देशीयरः इत्येते प्रत्ययो भवन्ति ॥

67. The affixes **कल्पप्** (**कल्प**), **देश्य**, and **देशीयर** (**देशीय**) come after a nominal or verbal stem which connotes a slight incompleteness.

The word **समाप्ति** means 'fullness of objects'. A little non-fullness is called **ईषदसमाप्ति** ॥ Thus **पटुकल्पः**, **पटुदेश्यः** or **पटुदेशीयः**: 'clever but slightly incomplete' i. e. 'toberably clever'. **मृदुकल्पः**, **मृदुदेश्यः**, **मृदुदेशीयः** ॥ So also after verbs, as **पचतिकल्पम्**, **जल्पतिकल्पम्** ॥ &c.

**विभाषा सुपो बहुच् पुरस्तात् ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ विभाषा, सुपः, बहुच्, पुरस्तात्, तु ॥**

वृत्तिः ॥ ईषदसमाप्तिविशिष्टे इर्येवत्तमानात् सुबन्ताहिभाषा बहुच् प्रत्ययो भवति, स च पुरस्तादेव भवति, न परतः ॥

68. Optionally to a declined noun may be added the affix बहुच् (बहु), but it stands before: when the sense is slight incompleteness.

This is the only exception to the general rule that an affix is added after a word. The affix बहुच् however is added before the word. The च् of बहुच् indicates that the udātta will fall on the final vowel of the word. See VI. I. 163. Thus बहुपदः: 'a tolerably skillful person'. बहुदृढः, बहुदृढां दाक्षाः ॥ By the word 'optionally' it is indicated that the affixes कल्प &c also come. By using the word सुपः: 'to a noun ending in a case-affix i. e. a declined noun', it is indicated that the affix is not added to finite verbs (तिङ्गन्त).

**प्रकारवचने जातीयर् ॥ ६९ ॥ प्रकारवचने, जातीयर् ॥**

वृत्तिः ॥ सामान्यस्य भेदको विशेषः प्रकारः, तस्य वचनं प्रकृत्यर्थावशेषणं चैतत् । सुबन्नात्यकारविशिष्टे ऽर्थे वर्तमानात् प्रातिपदिकात् स्वार्थं जातीयर् प्रत्ययो भवति ॥

69. The affix जातीय comes after a case-inflected word which expresses 'a speciality'.

That which distinguishes one thing from another is called प्रकार or 'speciality'. When a word expresses speciality, it is called प्रकारवचनः ॥ This word qualifies the sense of the primitive. The affix जातीय and the affix याद् V. 3. 23 both denote प्रकार, but while जातीय denotes प्रकारवचन, the other denotes प्रकारमात्र i. e. merely प्रकार ॥

Thus पटुजातीयः 'he may be reckoned among the clever persons'. So also मृदुजातीयः, दर्शनांदजातीयः ॥

The above Sūtra may, therefore, be translated in these words also, "the affix जातीय has the sense of "belonging to the class of", "being of the nature of".

**प्रागिवात्कः ॥ ७० ॥ पदानि ॥ प्राक्, इवात्, कः ॥**

वृत्तिः ॥ इव प्रानिकृतावति वक्ष्यति । प्रागितस्मादिवसंशब्दनाद्यानित ऊर्ध्वमसुक्रमिष्यामः कप्रत्ययस्तेष्यधि कृतां देवितव्यः ॥

70. The affix ka (क) governs all the sūtras, as far as five pratikritau (V. 3. 96).

Properly speaking क extends only upto V. 3. 86. Thus in the sūtra अव्ययसर्वनाम्नामकच्चादेः ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ अव्यय, सर्वनाम्नाम्, अकल्प, प्राक्, देः ॥ V. 3. 73, the word क must be supplied to complete the sense. As अश्वकः, गदेवकः ॥ This affix क does not come after finite verbs (तिङ्गन्त), but the affix अक्षर् (V. 3. 51) comes after such verbs. In other words, the phrase तिङ्गन्त V. 3. 56, should be connected, by way of anuvrittī, with the next sūtra, and not with this.

**अव्ययसर्वनाम्नामकच्चादेः ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ अव्यय, सर्वनाम्नाम्, अकल्प, प्राक्, देः ॥**

वृत्तिः ॥ तिङ्गन्तेष्येव । अव्ययानां सर्वनाम्नां च प्रागिवीयेष्यर्थवक्तव्ययो भवति, सच प्राक् देः, न परतः । कस्यापवादः ॥

वार्तिकम् ॥ अकृच्यकरणे तुष्णीमः काम् प्रत्ययो वक्तव्यः ॥ वा० ॥ शीले को मलोपश्च वक्तव्यः ॥

71. The affix akach (अक) is added to an Indeclinable and to a Pronominal, before the last vowel of those words; in the sense of Prágivîya affixes.

The च् shows that the acute accent falls on the final (VI. 1. 163), though the affix is inserted in the middle of the word. The phrase तिङ्ग V. 3. 56 is understood here also. This अक्ष debars क ॥ Thus उचैः + अक् = उच्च + अक् + एः = उच्चकैः; similarly नीचैः, शनैः from नीचैः and शनैः ॥ So also after Pronominals, as सर्वके, विश्वके, and उभयके from सर्वे, विश्वे and उभये ॥ In these last examples, it will be seen that the affix is added to सुवन्त words i. e. to declined nouns, and not to प्रातिपदिक or crude-noun: as was required by IV. 1. 1. Sometimes, however, the affix is added after a Prātipadika also. The usage will determine when the affix should be added to a Nominal stem (Prātipadika) and when to a Subanta word. Thus in युष्मकाभिः, अस्मकाभिः, युष्मकासु, अस्मकासु, युष्मकायोः, अस्मकायोः, the affix is added to prātipadika viz to युष्मद्, अस्मद्, giving युष्मकद्, अस्मकद् which are then declined as Pronominals. But in the examples स्वयका, मयका स्वयकि, मयकि, the affix अक् is added to the स्वया, मया (the Instrumental case of युष्मद् and अस्मद्), and स्वयि and मायि the Locative singular of the same. From the above examples, this rule may be deduced; the affix अक् is added to the *Prātipadika*, when case-affixes beginning with ओ, स or भ follows; and the affix is added to the *declined* pronoun, in the remaining cases.

*Vārt:*—The affix काम् is added to the Indeclinable तृष्णीम् ॥ The म् is indicatory, therefore, का comes before the final vowel (I. I. 47). As तृष्णीम् + का = तृष्णकाम्, as तृष्णकामास्ते, तृष्णीकां तिष्ठति 'he remained silent'. When, however, the meaning is that 'whose habit is so', then the affix क is added, and the म् of तृष्णीम् is elided. As तृष्णकिः 'a taciturn'.

The phrase तिङ्गश (V. 3. 56) being understood here, the affix अक् comes after finite verbs also. As पचति—पचताकि. जल्पति—जल्पताकि ॥

कस्य च दः ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ कस्य, च, दः, (अक्) ॥

वृत्तिः ॥ ककारान्तस्य प्रातिपदिकस्थाकच्चनियोगेन इकारादेशो भवति । चकारः सन्नियोगार्थः ॥

72. The letter **દ** is the substitute of the final **ક** of an Indeclinable, when the affix akach is added.

The word अवश्य is to be read into this sūtra and not सर्वनाम, because no Pronominal ends in कृ ॥ Thus धक्तिकृ, हित्कृ and पृथक्तृ from धिकृ, हित्कृ and पृथकृ ॥ Thus हित्कृ+अहृ = हित्+अहृ+उकृ = हित्कुहृ, now comes the present rule and the final कृ is changed into तृ, as हित्कुदृ or तृ ॥

अज्ञाते ॥ ७३ ॥ पद्मनि ॥ अज्ञाते ॥

बृत्तिः ॥ अज्ञातविदेशोऽज्ञातः । अज्ञातत्वोपाधिकेऽर्थे वर्त्तनानात्यातिप्रदिकाच्चिङ्गन्ताच स्वार्थे यथाप्रयुक्तिं प्रत्ययो भवति ॥

73. The affix क (V. 3. 70) and अक् (V. 3. 71) come after a word, noun or verb, when something or somebody not known, is spoken of.

This अज्ञात or want of knowledge refers not to the object itself, but to its relation with some other object. As अश्वकः 'whose horse?' गर्दभकः 'the ass' (of whom is this)? उच्चकैः &c. Similarly in उच्चकैः 'high' (is it so?) नीचकैः 'Is it low?' सर्वके 'was this agreed to by all'? So also विश्वके॥ Similarly पचतकि "He cooks, is it?" जल्पतकि, 'He speaks, does he?'

**कुत्सिते ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ कुत्सिते ॥**

वृत्तिः ॥ कुत्सितो गर्हितो निनितः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चैतत् । कुत्सितत्वोपाधिके इयं वर्त्तमानाव्याप्तिपदिकात्मार्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

74. The above affixes come when the thing is spoken of as contemptible.

Thus अश्वकः 'a sorry horse'. उच्छ्रुकः, गर्दभकः, उच्चकैः, नीचकैः सर्वके, विश्वक ॥ पचतकि 'he cooks contemptibly'. जल्पतकि 'he speaks insignificantly'.

**संज्ञायां कन् ॥ ७५ ॥ संज्ञायाम्, कन् ॥**

वृत्तिः ॥ कुत्सितइत्येव । कुत्सितत्वोपाधिके इयं वर्त्तनानात् प्रतिपदिकात् कन् प्रत्ययो भवति । कस्यागवादः ।

75. The affix kan (—क) comes in the above sense of contemptible, when the whole word is a Name.

The word कुत्सिते of the last sūtra is understood here also. This कन् debars क ॥ शुद्रकः, धारकः, चूर्णकः ॥

**अनुकम्पायाम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अनुकम्पायाम् ॥**

वृत्तिः । कारूप्येनाभ्युपातः परस्यादुकम्पा । सत्यां गम्यमानायां शुब्लनान्तिङ्लन्ताच यथाविहितं प्रत्ययो भवति ।

76. The above affixes come when compassion is denoted.

The word अनुकम्पा means 'compassion, pity, endearment'. Thus पुत्रकः 'the little child', 'poor child'. वत्सकः, दुर्वलकः, शुभुक्षिकः, विश्वसितकि 'fie! he trusts'. स्वप्नितकि 'alas! he sleeps'. The two latter are examples of finite verbs taking this affix.

**नीतौ च तद्युक्तात् ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ नीतौ, च, तद्युक्तात् ॥**

वृत्तिः ॥ सामवानादिश्वयो नीतिः । नीतौ च गम्यमानायां तद्युक्तादनुकम्पायुक्ताद्यथाविहितं प्रत्ययो भवति ।

77. Also as an expression of courteousness, the above mentioned affix is added to that by which compassion is shown.

The word नीति means 'policy' or 'expedient', such as 'conciliation', 'dissension' and 'punishment'. तद्युक्तात् means 'joined with that, i. e. with gift

compassion'. In other words, the things signified by the bases, are connected as means of relief with the persons or things that have been objects of compassion. Thus, इन्त ते धानका: 'alas! here are barley for you'. इन्त ते तिलका: 'alas! here are sesamum for you'. एहकि, अद्भुतकि 'O dear! come and eat'. (These words are supposed to be addressed to a person who is starving, by one who wants to relieve him. *Iyengar*). Being moved with compassion, he entreats courteously the object of sympathy, with gifts to relieve his want. In the last Sūtra, the affix was added, in the sense of compassion, to the name of the person or action that evoked pity. In the present sūtra, the affix is added to the object or action by which pity is shown. The word एहकि is from एहि the Imperative second person Singular of इ 'to go' with the upasarga आ ॥

**बहूचो मनुष्यनामप्रज्ञवा ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ बहूचः, मनुष्यनामः, ठच्, वा ॥**

यृत्तिः ॥ अनुकम्पायां नीतौ च तशुक्तादिति वर्तते । बहूचः प्रातिपदिकान्मनुष्यनामपेयाद्वा ठच्चत्ययो भवति अनुकम्पायां गम्यमानायां नीतौ च ।

78. The affix ठach (इक) is optionally added to a word of more than two syllables, being the name of a human being, as an expression of compassion, or of courtesy joined with compassion.

In the alternative we have कन् also. As अनुकम्पितो देवदत्तः = देविकः (देवदत्त + इक = देव + इक V. 3. 83). When कन् is added there is no shortening of the base, as देवदत्तकः ॥ Similarly यज्ञिकः or यज्ञदत्तकः ॥

Why do we say बहूचः 'after a polysyllable'? Observe दत्तकः, शृणकः ॥ Why do we say 'being a Man-name'? Observe मद्रवाहुकः, भद्रवाहुकः which are epithets and not Proper Nouns (मद्रा वाहु यस्य); or these are names of quadrupeds.

**घनिलचौ च ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ घन्, इलचौ, च ॥**

यृत्तिः ॥ अनुकम्पायामित्यादि सर्वमनुवर्तते । पूर्वेण ठचिविकल्पेन प्राप्ते वचनम् । बहूचो मनुष्यनामो घन् इलचू इत्येतौ प्रत्ययौ भवतः ।

79. Also the affixes ghan (—इय) and ilach (इलै) come after a word of more than two syllables, being the name of a human being, when compassion or courtesy joined with compassion is expressed.

The force of च is that the other affix कन् also comes, as well as ठच ॥ Thus from देवदत्त we have: देवियः, देविलः, देविकः, देवदत्तकः ॥ So from यज्ञदत्तः—यज्ञियः, यज्ञिलः, यज्ञिकः, यज्ञदत्तकः ॥ V. 3. 83.

**प्राचामुपादेरडज्युचौ च ॥ ८० ॥ पदानि ॥ प्राचाम्, उपादेः, अडन्, बुचौ च ॥**

यृत्तिः । पूर्ववत् सर्वमनुवर्तते । उपशब्द आदिर्यस्य तस्मादुपसेः प्रातिपदिकाद् बहूचो मनुष्यमासोऽडच् बुच् प्रत्ययौ भवतः । चकाराद् घनिलचौ प्रत्ययौ भवतः । ठच वा ।

80. According to the opinion of Eastern Grammarians, the affixes *adach* (अड़) and *vuch* (अकै) also come after a human-name beginning with the word उप ॥

The च shows that the former affixes also come. The sense of the affixes are the same as above viz. compassion or courtesy. Thus from the word उपेन्द्रितकः, we have, 1. उपेन्द्रितकः (kan), 2. उपिकः (thach), 3. उपिलः (ilach), 4. उपियः (ghan), 5. उपकः (vuch), 6. उपडः (adach). The shortened forms are by V. 3. 83. In diminutives, the forms are generally shortened. The word प्राचां is used as a sign of respect (pujārtha), for the word वा was understood in the aphorism by anuvṛitti from V. 3. 78.

**जातिनामः कन् ॥ ८१ ॥ पदानि । जातिनामः कन् ।**

वृत्तिः । बहुच इति नानुवर्तते । सामान्येन विधानं, जातिनामेषो यो मनुष्यनामधेयी व्याप्र तिंह इत्येवमार्दि, तस्माद्गुम्भायां नीतौ च कन्प्रतयो भवति ।

81. The affix *kan* (-क) is added to a Name of a human being, which expresses a special idea : when compassion or courtesy is meant.

The जातिनाम् are words like व्याप्र &c which are well-known names of particular species of animals &c, but which are come to be applied to men by way of metaphor. The anuvritti of बहुचः does not extend to it. This is a general rule. Thus व्याप्रकः, सिंहकः, शरभकः ॥ The word वा being understood in the sūtra, the previous affixes also come, as व्याप्रिलः, सिंहिलः ॥ The word नामन् is used along with जाति, to prevent the affix being added to the word-form जाति (I. 1. 68).

**अजिनान्तस्थोत्तरपदलोपश्च ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ अजिनान्तस्य, उत्तरपदलोपः, च ।**  
वृत्तिः । कनित्यनुवर्तते, मनुष्यनाम इति च । अजिनशब्दनात्प्रातिदिकान्मनुष्यनामो उत्तरपदलोपः ।

82. The affix *kan* (-क) comes in the sense of compassion, after a man-name ending in अजिन, and this second member is elided before the affix.

The words कन् and मनुष्यनामः are understood in this sūtra. Thus व्याप्रकः from व्याप्राजिनः, and सिंहकः from सिंहाजिनः ॥ Vyāghrājina and Sinhājina are names of men.

**ठाजादावूर्ध्वं द्वितीयादचः ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ ठ, अजादौ, ऊर्ध्वम्, द्वितीयात्, अचः ॥**  
वृत्तिः ॥ लोप इत्यनुवर्तते । उत्तरपदलोपणे यदा उजादिश प्रत्ययस्तसिन्परतः प्रकृतेर्विद्या यादच ऊर्ध्वं यच्छुद्धर्वं तस्य लोपो भवति । ऊर्ध्वंयहर्णं रसवैलोपार्थम् ॥  
वार्त्तिकम् ॥ चतुर्थादिच ऊर्ध्वस्थ लोपो वक्तव्यः ॥ वा० । अनजादौ विभाषा लोपो वक्तव्यः ॥  
वा० । लोपः पूर्वपदस्थ च ठाजादावनजादौ च वक्तव्यः ॥  
वा० । विना उप्र प्रत्ययेन पूर्वोत्तरपदद्वयार्विभाषा लोपो वक्तव्यः ॥ वा० । उवर्णालै इलस्य च ॥

Kārikā चतुर्थादिनजादौ च लोपः पूर्वपदस्य च ।  
 अप्रत्यये तथैवेष्ट उद्यार्णाङ्गं इलस्य च ॥  
 वाचिकम् । एकाक्षरपूर्वपदानामुच्चरपदलोपो वन्नव्यः ॥

83. When ठा (V. 3. 78) or one of the affixes beginning with a vowel (V. 3. 79, 80) taught above, follows, there is elision of all that portion which comes after the second vowel of the name of a human being.

The word लोप is understood here from the last sūtra. The word ज्ञात्वम् indicates that the *whole* of that portion of the term which follows the second vowel should be elided, otherwise, only the first letter of the third syllable would have been elided by I. 1. 54. The illustrations have been given above. Thus देवदत्त + इकः; here all the letters after the अ of देव should be elided: as देविकः; so also देवियः, देविलः ॥

The affix ठ is replaced by इक् or क (VII. 3. 50 and 51) hence its special mention in this sūtra. For had it not been used, the sūtra would have run thus. 'When an affix beginning with a vowel follows &c'. This rule would have applied to इक् substitute of ठ, but not to क substitute of ठ which comes after words ending in उ, औ, त्, इस् and उस् ॥ But it is intended that क (and not इक्) substitute of ठ should be added to words whose second syllables end in उक् (उ or औ) vowels. If it be said that इक् substitute of ठ would be sufficient for words like वायुदत्त &c. also as it will cause the elision of the third and subsequent syllables; and when such syllables are elided, क would be the proper substitute to add to वायु and not इक्, which we can do by the rule of sthanivat; we say, it is not so. For if it were the case, we should add the क substitute and not इक् in the following: मथित + ठक् (VI. 4. 51) = मथित् + ठक् (VI. 4. 148), because, after elision, मथित् ends with त् ॥ But we know that क is not added but इक्, and we have मायितिकः ॥ Hence the empliment if ठ in the sūtra is proper as वायुदत्तः—वायुकः, पितृदत्तः—पितृकः ॥

*Vārt* :—It should be stated that the portion after the *fourth* vowel is elided in certain cases. As अनुकम्पितोऽवहस्पतांदत्तः—बृहस्पतिकः, बृहस्पतियः, बृहस्पतिलः ॥

*Vārt* :—When an affix not beginning with a vowel follows, the elision is optional. Thus देवदत्त + कन् = देवदत्तकः or देवकः, यज्ञदत्तकः or यज्ञकः ॥

*Vārt* :—There is elision of the first term, when these affixes ठक् &c denoting compassion, whether beginning with vowel or not, follow. Thus दत्तिकः, दत्तिलः, दत्तियः, दत्तकः from देवदत्त or यज्ञदत्त or वायुदत्त &c.

*Vārt* :—The diminutive of compassion or endearment may be formed without adding any affix, by simply dropping either the first or the second term of the name. Thus दत्तः or देव from देवदत्तः, सत्यभामा—भामा or सत्या ॥

*Vārt*—The affix इल is replaced by ल after a word ending in इ as, भानुः from भानुदत्तः; वसुलः—वसुदत्तः || So also after a word ending in अट् as सावतूः ||

*Vārt*—When the second vowel is ओ, औ, ए or ऐ, then this is also elided. As लहिकः from लहोडः; कहिकः from कहोडः ||

*Vārt*—When the first member consists of a single syllable, there is elision of the second member: as वाचिकः from वाचीशः (the ग् changed back to च् because the stem is now भ and not प॒, and rule VIII. 2. 39 does not apply.) So also; चुचिकः, खचिकः; || The form षडिकः (and not षषिकः from षष्) is an exception. It is dimunitive of षड्हयुलिदत्तः ||

शेवलसुपरिविशालवरुणार्थमादीनां तृतीयात् ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ शेवल, सुपरि, विशाल, वरुण, अर्थमादीनाम्, तृतीयात् ॥

वृत्तिः ॥ शेवलादीनां मनुष्यनामां दाजादौ प्रत्यये परतः तृतीयादृच् अर्थस्य लोपो भवति । पूर्वस्यायमपवादः । वार्त्तिकम् । शेवलादीनां तृतीयादृचो लोपः स चाकृतसन्धीनामिति वक्तव्यम् ॥

84. There is elision of that portion of the word, which follows the third vowel, in the case of a man-name beginning with Sevala, Supari, Visāla, Varuṇa, and Aryaman, when the above affixes ठा or those having initial vowel follow.

This debars the previous sūtra. Thus अनुकम्पितः = शेवलिकः, शेवलियः, शेवलिलः; सुपरिकः, सुपरियः, सुपरिलः from सुपरिदत्तः; so also विशालिकः, विशालियः, विशालिलः; वरुणिकः, वरुणियः, वरुणिलः; अर्थमिकः, अर्थमियः, and अर्थमिलः ||

*Vārt*—The third vowel must be the original third vowel, and not that which results from Sandhi. Thus in शेवलेन्द्रदत्तः and सुपार्याशीर्दत्तः; though the apparent third vowels are ए and आ, but they being the result of compounding between शेवल + इन्द्र and सुपारि + आशीर्; the original vowels are taken. Thus शेवलिकः from शेवलेन्द्रदत्तः, and सुपरिकः from सुपार्याशीर्दत्तः; and not शेवलियकः and सुपरियकः ||

अल्पे ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ अल्पे ॥

वृत्तिः । परिमाणापच्ये अल्पशब्दः, प्रकृतिविशेषणं चैतत् । अल्पस्वविशिष्टे ये वर्त्तमानात्मा तिपदिकाद्यथा-विहितं प्रत्ययो भवति ॥

85. The above-mentioned affixes क (V. 3. 70) and the rest come in expressing the small quantity or small number of anything.

Thus अल्पं तैलं = तैलकं 'a little oil'. सर्वकम्, घृतकम्, विश्वकम्, उच्चकैः, नीचकैः 'a somewhat high, a somewhat low &c'. पचतकि 'he cooks a little'. जल्पतकि 'he speaks somewhat'.

ह्रस्वे ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ ह्रस्वे ॥

वृत्तिः । ह्रस्वस्वविशिष्टे ये वर्त्तमानात् प्रातिपदिकाद् यथाविहितं प्रत्ययो भवति ।

86. The above mentioned-affixes (V. 3. 70) come in expressing shortness of length or diminutive.

The इस्त्र here is opposed to सीर्व or 'long'. Thus इस्त्रोऽुक्षः = बृक्षकः 'a small tree'. बृक्षकः, स्तम्भकः ॥

**संज्ञायां कन् ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, कन् ॥**

वृत्तिः । इस्त्रइत्येव । इस्त्रवैहतुका या संज्ञा तस्यां गम्यमानायां कन् प्रत्ययो भवति । पूर्वस्यायमपवादः ॥

87. The affix kan ( क ) comes when the short thing is a Name.

Thus वंशकः, वैषुकः, इण्डकः ॥ This debars क ॥

**कुटीशमीशुण्डाभ्यो रः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ कुटी, शमी, शुण्डाभ्यः, रः ॥**

वृत्तिः । इस्त्रइत्येव । संज्ञायहणं नानुर्वर्त्तते, सामान्येन विधानम् । कुटीशमीशुण्डाभ्यो इस्त्रायेऽयोत्ये रः प्रत्ययो भवति । कस्यापवादः ॥

88. The affix र comes after the words *kutī*, *śamī*, and *śundā*, when shortness of length is meant.

The word इस्त्र is understood here, but not संज्ञा ॥ This debars क V. 3. 70. Thus इस्त्रा कुटी=कुटीरः, शमीरः and शुण्डारः ॥ The derivatives are masculine names; though the primitives are feminine.

**कुत्वाः, दुपच् ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ कुत्वाः, दुपच् ॥**

वृत्तिः । इस्त्रइत्येव । कुतूशब्दाद्वैस्त्रले योत्ये दुपच्चन्ययो भवति । कस्यापवादः ॥

89. The affix *dupach* ( उप ) comes, in expressing diminution, after the word *kutū* 'a jar'.

This debars क ॥ Thus कुतुपः, from कुतू the long ऊ being elided owing to उ ॥ It means a small leathern vessel for oil. This word is neuter also, as, कुतुपम् ॥

**कासूगोणीभ्यां षट्च् ॥ ९० ॥ पदानि ॥ कासू, गोणीभ्याम्, षट्च् ॥**

वृत्तिः । इस्त्रइत्येव । कासूगोणीशब्दाभ्यां इस्त्रत्वे योत्ये षट्च्चत्वयो भवति । कस्यापवादः ॥

90. The affix *shtarach* ( तरं with feminine इ IV. 1. 40) comes in expressing diminutive, after the words *kásū* and *goṇī*.

Thus इस्त्रा कासूः=कासूतरी 'a small lance'; गोणीतरी 'a small sack'.

**वत्सोक्षाइर्वप्यभेष्यश्च तनुत्वे ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ वत्स, उक्ष, अश्व, ऋषभेष्यः, च, तनुत्वे, (षट्च्) ॥**

वृत्ति । इस्त्रइति निवृत्तम् । वत्स उक्षन् अश्व ऋषभ इत्यतेष्यस्तनुत्वे योत्ये षट्च्चत्वयो भवति ।

91. The affix *shtarach* expresses slenderness, after the words *vatsa*, *ukshan*, *aśva*, and *rishava*.

The anuvṛitti of इत्यव ceases. Thus वक्षतरः 'a weaned calf' becoming slender in reaching the second period of its age. उक्षतरः 'a slender bull': being the third age of a वक्ष ॥ अश्वतरः 'a mule': (तस्य ततुष्मन्यपितृकता); वृषभतरः 'a slender bull or that cannot draw the load'.

किंयत्तदोऽनिर्दीरणे द्वयोरेकस्य डतरच् ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ किम्, यत्, तदः, निर्दीरणे, द्वयोः, एकस्य, डतरच् ॥

वृत्ति । किं यत् तत् इत्येतेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो द्वयोरेकस्य निर्दीरणे डतरच् प्रत्ययो भवति । निर्धार्यमाणवाचिभ्यः स्वार्थे प्रत्ययः ।

92. After the words किम्, यद् and तद्, in determining of the one out of two, comes the affix डतरच् (अतरं with the elision of the final इत् and अद्)

This affix comes in the svārtha sense. The differentiation of a portion from the whole by means of its peculiar caste, action, attribute or name is called निर्दारण or specification. Thus कतरो भवतोः कठः 'amongst you two, who is Kaṭha'. कतरो भवतोः कारकः 'amongst you two, who is the agent'. कतरो भवतोः पटः 'amongst you two, who is clever'. कतरो भवतोः देवदत्तः 'which of the two amongst you is Devadatta'. Similarly यतरः 'of the two the one who', ततरः 'of the two—that one'. as यतरो भवतो देवदत्तः, ततर आगच्छतु 'of the two, let that one who is Devadatta, come'. The taddhita affixes being optional (IV. I. 82), this idea may be expressed by a sentence also. As, को भवतो देवदत्तः, स आगच्छतु 'who amongst you two is Devadatta, let him come'.

वा बहूनां जातिपरिप्रदेडतमच् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ वा, बहूनाम्, जातिपरिप्रदेने, डतमच् ॥

वृत्ति । किंयत्तद् इति वर्तते, निर्धारणे एकस्योति च । बहूनामिति निर्धारणे पष्टी । बहूनां मध्ये एकस्य निर्धारणे गम्यमाने जातिपरिप्रदेविषयेभ्यः किमादिभ्यः वा डतमच् प्रत्ययो भवति ।

93. The affix डतमच् (अतम् with the elision of the last syllable) comes after kim, yat and tat, optionally, when the object is the determining of the one out of many, the question being that of caste.

The words किंयत्तद् and निर्धारणे एकस्य are to be read into the sūtra. Thus कतमो भवतां कठः 'which of you, Sirs, is a Kaṭha Brāhmaṇa?' यतमो भवतां कठः, ततम आगच्छतु 'that one of you, Sirs, who is a Kaṭha, let him come'. The word वा 'optionally' indicates that the affix अवच् (V. 3. 71) also comes, as यको भवतांकठः, सकः, आगच्छतु ॥ This idea may be expressed by a sentence also, owing to the महाविभाषा (IV. I. 82): as, को भवतां कठः; यो भवतां कठः, स आगच्छतु ॥

Why do we say 'when question is that of caste'? Observe, को भवतां देवदत्तः. Here the question is about a Name: and not jāti. The word परिप्रदेन applies to किम् only, the pronouns यत् and तत् not being interrogative pronoun. But the word जाति applies to all these three pronouns.

According to some, the affix उतर has also this force, after the word किंव, as, कतरो भवतां कठः 'which of you, Sirs, is a Kāṭha Brāhmāṇa?' कतरो भवतां कलापः. As may be inferred from the sūtra कतरकसमौ जातिपरिप्रभे (II. 1. 63)

**एक च प्राचाम् ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ एकात्, च, प्राचाम् (उतरच्, उतमच्) ॥**  
वृत्तिः । एकशब्दात्याचामाचार्याणां मतेन उतरच् उतमच् इत्येतौ प्रत्ययौ भवतः स्वसिन्विषये । एकारो उतरस्यो उतुर्कर्षणार्थः ।

94. After the word एक, according to the opinion of Eastern grammarians, may be added the affixes दातराच and दातमाच in the above senses.

The च draws in उतरच् ॥ That is उतरच् comes when one out of two is to be specified; and उतमच् when one out of many is to be specified. The word जातिपरिप्रभे does not govern this sūtra: it being a general rule. Thus एकतरो भवतो हेवदत्तः, एकतमो भवतां हेवदत्तः ॥

The word प्राचाम् is for pujārtha; the word चा being already understood in the sūtra.

**अवक्षेपणे कन् ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ अवक्षेपणे, कन् ॥**  
वृत्तिः ॥ अवक्षिप्यते येन तदवक्षेपणम् । तस्मिन्वर्तमानात्प्रातिपदिकाल्कनप्रत्ययो भवति ।

95. The affix kan (—क) comes after a nominal stem, in expressing scoffing.

Thus व्याकरणकः 'Grammar' used in a derisive sense, when its study produces pride. As व्याकरणकेन नाम स्वं गर्वितः 'thou art proud, because thou hast read grammar only'. व्याज्ञिप्यकेन नाम स्वं गर्वितः ॥ Here the words व्याकरणक and व्याज्ञिप्यक are used in a mocking sense. When, however, the derision applies to the person itself, then कन् is added by V. 3. 14: as हेवदत्तकः &c.

So far the governing power of क V. 3. 70.

**इवे प्रतिकृतौ ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ इवे, प्रतिकृतौ, (कन्) ॥**  
वृत्तिः ॥ कनित्यनुवर्तते । इवार्थे यत्यातिपदिकं वर्तते तस्माल्कन् प्रत्ययो भवति ।

96. The affix कन् means also 'like this'; when the imitation of a thing is to be expressed.

The word कन् is understood here. Thus अश्व इवायमस्व प्रतिकृतिः = अश्वकः 'an imitation of a horse' in wood or clay &c. उद्धृकः, गर्दभकः ॥ Why do we say 'imitation?' Observe गौरिव गवयः "The gayal cow".

**संज्ञायां च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, च, (कन्) ॥**  
वृत्तिः । इवेत्यनुवर्तते, कनिति च । इवार्थे गम्यमाने कनप्रत्ययो भवति समुदायेन चेत् संज्ञागम्यते ॥

97. The affix kan comes in the sense of 'like this', when the whole word so formed is a Name.

This applies when imitation is not meant. Thus अश्वसहशस्य संज्ञा = अश्वकः 'a thing reminding a horse'. उद्धृकः, गर्वभकः ॥

लुम्मनुष्ये ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ लुप्, मनुष्ये ॥  
वृत्तिः । संज्ञायां विहितस्य कनो मनुष्ये अभिधेये लुप् भवति ।

98. When in the same way a Man is denoted, the affix is elided by lup; the word retaining its number and gender.

Thus अज्ञा (चञ्चेवमनुष्यः) 'straw-man' i. e. an effigy in straw. So also शासी, खर्की ॥ For accent see VI. I. 204.

Why do we say 'a man'? Observe अश्वकः, उद्धृकः &c. This sūtra may be considered to be an enlargement of V. 3. 100.

जीविकार्थे चापण्ये ॥ ९९ ॥ जीविकार्थे, च, अपण्ये (लुप्) ॥  
वृत्तिः । जीविकार्थे अपण्यं तस्मिन्नाभिधेये कनो लुप् भवति ।

99. A similar elision of the affix कन् takes place then also, when the figure is made a means of livelihood, it being presumed, that no traffic is driven thereby.

That which is bought and sold is called पण्य; that which is not so dealt with is अपण्यः ॥ The rule applies to the *images* of gods which are made means of subsistence by a low order of Brāhmaṇas, not by selling them, but by exhibiting them from door to door. Thus वासुदेवः 'the idol of Vāsudeva'; शिव 'the idol of Śiva'. स्कन्दः, विष्णुः, आदित्यः &c.

Why do we say अपण्ये? Observe, हस्तिकान् विक्रीणीते 'he sells the images of elephant'. अश्वकान्, रथकान् ॥

This rule is also an amplification of V. 3. 100.

देवपथादिभ्यश्च ॥ १०० ॥ पदानि ॥ देव पथादिभ्यः च ॥  
वृत्तिः । इवे प्रतिकृतिकौ संज्ञायां च विहितस्य कनो देवपथादिभ्य उत्तरस्य लुप् भवति ।  
अर्चासु पूजनार्थासु चित्रकर्मधजेषु च ।  
इवे प्रतिकृतिकौ लोपः कनो देवपथादिषु ॥

100. After the words devapatha &c, there is similar elision of the affix kan, (V. 3. 96 and 97) expressing an image or a Name.

The देवपथ class is आकृतिगणः ॥ Thus देवपथः, हंसपथः ॥

1 देवपथ, 2 हंसपथ, 3 वारिपथ, 4 रथपथ, 5 स्थलपथ\*, 6 करिपथ\*, 7 अजपथ\*, 8 राजपथ, 9 शतपथ, 10 शङ्कूपथ, 11 सिन्धुपथ (सिंहपथ), 12 सिद्धगति (सिंहगति), 13 उद्धर्मीव (उद्धर्मीवा), 14 वायरज्ञु (चामरज्ञु), 15 हस्त, 16 इन्द्र, 17 वण्ड, 18 पुष्प, 19 मत्स्य, 20 जलपथ, 21 रङ्ग, It is आकृतिगण ॥

*Karika* :—The affix कन् is elided when the imitation is an image of a god that is worshipped, or a picture, or a design on a flag. As शिवः, विष्णुः are examples of gods, अर्जुनः ‘the picture of Arjuna’, दुर्योधनः ‘the picture of Duryodhana’. कापि: ‘the flag having the figure of monkey’, गरुडः ‘the eagle-flag’.

वस्तेद्भूत् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ वस्ते: द्भूत् ॥

वृत्तिः । इत्येवं त्वं त्वं, इतः प्रभृति प्रत्ययां सामान्येन भवन्ति प्रतिकृतौ चाप्रतिकृतौ च । वस्ति शब्दादिवार्थे चोत्ये द्भूत्यप्रत्ययो भवति ।

101. The affix धानि (±—एय) comes after *vasti*, in the sense of ‘like this’.

The word इत् is understood here. The affixes taught hence forward come in a general sense, and are not confined to images. Thus वस्तिरित् = वास्तेयः fem. वास्तेयी ‘like the abdomen’.

शिलाया दः ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ शिलायाः, दः ॥

वृत्तिः । शिलाद्वादिवार्थे दः प्रत्ययो भवति ।

102. The affix धा (एय) comes after *śilā*, in the sense of ‘like this’.

Thus शिलेव = शिलेयं सधिः ‘curd, hard as stone’. According to some, the affix द्भूत् also comes after शिला, as शिलेयम् ॥

शाखादिभ्यो यत् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ शाखादिभ्यः, यत् ॥

वृत्तिः । शाखा इत्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो यत्प्रत्ययो भवति इवार्थे ।

103. The affix यत् comes, in the sense of ‘like this’, after साखाः &c.

Thus शाखेव = शाखयः, मुखयः (VI. I. 213), जयन्यः &c.

1 शाखा, 2 मुख, 3 जयन्, 4 मृगः, 5 मेघ, 6 अभ्रः, 7 अरण, 8 स्कन्धः, 9 स्कन्दः, 10 उरस्, 11 शिरस्, 12 अग्न, 13 शरण ॥

द्रव्यं च भव्ये ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ द्रव्यम्, च, भव्ये (यत्) ॥

वृत्तिः । द्रव्यशब्दो निपात्यते भव्ये ऽभिधेये । द्रुशब्दादिवार्थे यत्प्रत्ययो निपात्यते ।

104. The word द्रव्य is anomalous, meaning ‘beautiful’.

The word द्रव्य is formed by adding यत् to the word द्रु ॥ The word भव्य means ‘nice, excellent, proper, fit; having or containing in himself all the desired requisites’. As द्रव्योऽयं राजपुत्रः ‘how nice is this Prince’. द्रव्योऽयं माणवकः ॥

कुशाग्राच्छः ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ कुशाग्रात्, छः ॥

वृत्तिः । कुशाग्रशब्दादिवार्थे छः प्रत्ययो भवति ।

105. The affix च्छा (ईय) comes in the sense of ‘like this’, after the word *kusâgra*.

Thus कुशाग्रीया (कुशाग्रमिव सुक्षमत्वात्) बुद्धिः "Intellect sharp as the point of the kuśa grass". कुशाग्रीयं वस्त्रम् ॥

समासाश्च तद्विषयात् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ समासात्, च, तद्विषयात्, (छः) ॥

वृत्तिः । तादित्यनेन प्रकृते इवार्थो निर्विश्वते । इवार्थविषयात्समासात्परस्मिन्निवार्थे एव छः प्रत्ययो भवति ।

106. The affix chha (इय) comes, also only in the sense of 'like this', after a compound noun which contains in itself the force of 'like this'.

The word तद् refers to इव, and तद्विषय means इवार्थविषय ॥ A compound which is formed with the force of इव, takes the affix छ, when a second इव is to be indicated. In the chapter on Compounds, no samāsa is taught with the force of इव; this sūtra, therefore, indicates by implication that such a samāsa of two nouns can be formed, having hidden in it the sense of इव ॥ Such a samāsa will come under the head of चूप् सुपा समासः (II. I. 4).

Thus काकतालीयम्, अजाकृपाणीयम्, अन्धकवर्त्तकीयम् ॥

The word काकतालीय means 'like the crow and the palm-fruit': 'the unexpected and sudden fall of a plam-fruit upon the head of a crow so as to kill it, at the very moment of its sitting on a branch of that tree; and is used to denote a very unexpected and accidental occurence'. Thus Devadatta happens to enter a village, and on that very day, robbers happen to attack the village, and in the fray, Devadatta is killed, this coincidence of the robbers and Devadatta is called काकतालीयसमागमः, and the killing of Devadatta is like that of the crow by the ताल fruit. The first case of समागमः will form the compound, the second case of वधः will give rise to the affixing of छ, as काकतालीयो देव-रक्षस्य वधः (the compound काकताल meaning काकतालसमागमसदृशोर समागमः) and the derivative word काकतालीय meaning काकतालसदृशः):

Similarly अजाकृपाणीय means "like the death of a goat (ajā) by the accidental falling of a sword (kṛipāṇa) as the goat was passing". Similarly अन्धकवर्त्तकीय means "like the accidental falling of a vulture (vartikā) in to the hands of a blind person who thus captures it". All these are unintentional (atarkita and curious (chitrikarana) coincidences. In short, these words mean 'accidentally', 'unexpectedly'.

शर्करादिभ्यो अण् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ शर्करादिभ्यः, अण् ॥

वृत्तिः । शर्करा इत्येवमादियः प्रातिपदिकेभ्य इवार्थे अण प्रत्ययो भवति ।

107. The affix an (±\_अ) comes in the sense of 'like this', after the words शर्करा &c.

Thus शर्करेव = शार्करम्, कापालिकम् ॥

1 शर्करा, 2 कपालिका, 3 कपाटिका\*, 4 कनिष्ठिका (कपिष्ठिका; पिष्ठिका, कनिष्ठिक !), 5 पुण्डरीक, 6 शतपञ्च, 7 गोलोमन्, 8 लोमन्\*, 9 गोपुच्छ, 10 नराची (नरालि), 11 नकुल (नकुला), 12 सिकता ॥

अङ्गुल्यादिभ्यष्टक् ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ अङ्गुल्यादिभ्यः, षट् ॥

वृत्तिः ॥ अङ्गुल्यादिभ्य इवार्थे ठक् प्रत्ययो भवति ।

108. The affix *thak* ( $\pm$ —*इक* or *क*) comes in the sense of 'like this', after the words *āngulī* &c.

Thus आङ्गुलिकः (= अङ्गुलीव), भांरजिकः ॥

१ अङ्गुलि (अङ्गुली), २ भर्ज, ३ बञ्जु, ४ बल्गु, ५ मण्डर, ६ मण्डल, ७ शब्दुली (शब्दुल), ८ हरि\*, ९ कपि, १० शुनि\*, ११ रुह\*, १२ खल\*, १३ उद्धित्, १४ गोणी, १५ उरस्, १६ कुलिश, १७ शिखा ॥

एकशालायाष्टजन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ एकशालायाः, ठच्, अन्यतरस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ एकशालायादिवार्थे अन्यतरस्यां ठच् प्रत्ययो भवति ।

109. The affix *thach* (*इक*) also comes optionally after the word *ekasālā* : with the force of 'like this'.

Thus एकशालिकः or ऐकशालिकः by ठक् ॥

कर्कलोहितादीकक् ॥ ११० ॥ पदानि ॥ कर्क, लोहितात्, इकक् ॥

वृत्तिः ॥ कर्कलोहितशब्दाभ्यामिवार्थे इकक प्रत्ययो भवति ।

110. The affix  $\pm$ —*इक* comes in the sense of 'like this', after *karka* and *lohita*.

Thus कार्ककः 'like कर्क or white horse'. लौहिताकः स्फटिकः 'a crystal though not itself red, appears red, owing to the reflection of some thing behind it'.

प्रत्पूर्वविश्वेमातथाल् छन्दसि ॥ १११ ॥ प्रत्पूर्व, विश्व, इमात्, थाल्, छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ प्रत्पूर्व विश्व इम इत्यतेभ्य इवार्थे याल् प्रत्ययो भवति छन्दसि विषये ।

111. In the Chhandas, the affix *thâl* ( $\perp$ —*था*) comes in the sense of 'like this', after *pratna*, *pûrva*, *viśva*, and *ima* (*idam*).

Thus :—

तं प्रत्ययो पूर्वयां विश्वयेमयां ज्येष्ठताति वहिष्वदं स्तुर्विदम् ॥

(Rig Veda V. 44. 1). 'Him (Indra), as the ancients, as the predecessors, as all creatures, and as these living men have worshipped &c'.

पूरगात् ज्यो ऽग्रामणीपूर्वात् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ पूरगात्-ज्यः, अग्रामणी-पूर्वात् ॥ ✓

वृत्तिः ॥ इवार्थे इति नवृत्तम् । नानाजातीया अनियतवृत्तयोऽर्थकामप्रधानाः संघाः पूरगाः । पूरगवाचिनः प्रातिपदिकादप्रामणीपूर्वात्स्वार्थे ज्यः प्रत्ययो भवति ।

112. The affix *nya* ( $\pm$ '-य) is added without changing the connotation, to a word denoting a horde, but not when the word is derived from the name of their leader.

The anuvṛitti of इव ceases. The word पूरग means a crowd of men of various castes, having no fixed livelihood, connected together with the object

of acquiring wealth &c. Thus लौहवज्ज्ञः 'the trident bannered horde'. *dual* लौहवज्ज्ञौ, pl. लौहवज्ज्ञाः ॥ Similarly, शैव्यः, शैव्यौ, शैव्याः, आतक्यः, आतक्यौ, आतक्याः ॥ In the plural, the affix is elided by II. 4. 62.

Why do we say अग्रामणीपूर्वात्? Observe देवदत्तकाः (V. 2. 78) 'a horde whose leader is Devadatta'. From this sūtra, commence the तद्राज affixes &c, the affixes that have the sense of 'King thereof'. The affix ज्ञ, therefore, has this meaning also viz. 'the leader of the horde'.

**आतचक्षुरस्त्रियाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ ब्रात, च फजोः, अखियाम्, (ज्यः) ॥ वृत्तिः ॥ नानाजातीया अनियतवृत्तयउत्सेधजीविनः संघा ब्राताः । ब्रातवाचिष्यः चक्षन्ते॒यः प्रातिपदिके॑-यथ स्वार्थेऽज्ञः प्रत्ययो भवत्यस्त्रियाम् ॥**

113. The affix न्या comes after the name of a wild band, and after a word ending in chphañ (±—आयन् IV. 1. 98), without change of sense; but not in the feminine.

A collection of persons of different castes, having no determined livelihood, and living by violence are called ब्रात or 'wild band'. Thus कापोतपाक्यः 'a wild band living on pigeons', कापोतपाक्यौ and कपोतपाकाः, ब्रैहमत्यः, ब्रैहमत्यौ pl. ब्रीहिमताः ॥ So with words ending in च्यञ्, as कौञ्जायन्यः, कौञ्जायन्यौ, pl. कौञ्जायनाः, ब्राघायन्यः ब्राघायन्यौ pl. ब्राघायनाः ॥

Why do we say "not in the Feminine?" Observe कपोतपाक्ती, ब्रीहिमती, कौञ्जायनी, ब्राघायनी ॥

**आयुधजीविसंधात् अयद्वाहीकेव्यव्राह्णराजन्यात् ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आयुध-  
जीविसंधात्, अयह् वाहीकेषु, अव्राह्ण-राजन्यात् ॥ वृत्तिः ॥ आयुधजीविसंधं । स वाहीकैर्विशेष्यते । वाहीकेषु य आयुधजीविसंधस्तश्च-  
चिनः । प्रातिपदिकादव्राह्णराजन्यवर्जितास्वार्थेऽच्यूत्ययो भवति ।**

114. To a name expressing a multitude living by the trade of arms, is added the affix न्यत् (±—य with the fem. in ई), when it is the name among the Vâhika, but not when it is the name of a Brâhmaṇa, nor when the word is Râjanya.

The anuvṛtti of अस्त्रियाम् does not govern this sūtra. Thus कौण्डीवृत्त्यः, कौण्डीवृत्त्यौ pl. कौण्डीवृत्त्याः, fem. कौण्डीवृत्ती; क्षौद्रक्यः, क्षौद्रकौ, pl. क्षौद्रकाः fem. क्षौद्रकी, मालव्यः, मालव्यौ pl. मालवाः fem. मालवी ॥

Why do we say 'living by the profession of arms'? Observe मला:, शब्दाः ॥ Why do we say 'a multitude'? Observe समादः ॥ Why do we say 'amongst the Vâhika'? Observe शब्दाः, पुलिन्दाः ॥ Why do we say "not a Brâhmaṇa or the word-form Râjanya"? Observe गोपालवा ब्राह्मणाः, शालकूयना राजन्याः ॥

**वृकाटेष्यण् ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ वृकात्, टेष्यण् ॥**

वृत्तिः । आयुधजीविसंधादिति वर्तते । वृकशब्दायुधजीविनः स्वार्थे टेष्यण् प्रत्ययो मत्वति ।

115. The affix *tenyan* ( $\pm$ —पण्य with the fem. in ई) comes after the word *Vṛika*, a class of persons living by trade of arms.

Thus वार्केण्यः वार्केण्यौ, pl. वृक्ता, fem. वार्केणी ॥ The affix will not come, when वृक्त means 'a wolf'. As कामक्रोधौ मनुष्याणां खादितारौ वृक्ताविव ॥

दामन्यादित्रिगर्त्तषष्ठाच्छः ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ दामन्यादि, त्रिगर्त्त, षष्ठात्, छः ॥

वृत्तिः । आशुधजीविसंघादित वर्चते । दामन्यादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यस्त्रिघर्षाशेषेभ्यशाशुधजीविसंघवाचिभ्यः स्वार्थे छः प्रत्ययो भवति । यथामाशुधजीविनां संघानां षडन्तर्वर्गास्तत्र च त्रिगर्त्तः षष्ठः ॥

आहुस्त्रिगर्त्तषष्ठांस्तु कौण्डोपरथशाण्डकी ।

कौष्ठकिर्जालमानिश्च ब्रह्मगुप्तो यानकिः ॥

116. The affix *chha* (ईय) comes without changing the sense, after *dâmini* &c, and after the six warrior-stocks called *Traigarta shashtha*.

The following are the six warrior races of *Trigarta* :—कौण्डोपरथ, शाण्डकी, कौष्ठिक, जालमानि, ब्रह्मगुप्तः and जानकिः ॥

Thus दामनीयः दामनीयौ, pl. दामनयः; औलपीयः औलपीयौ, pl. उलपय; कौण्डोपरथीयः pl. कौण्डोपरथाः; शाण्डकीयः pl. शाण्डकयः; कौष्ठकीयः pl. कौष्ठकयः; जालमानीयः pl. जालमानयः; ब्रह्मगुप्तीयः pl. ब्रह्मगुप्ताः; जानकीयः pl. जानकयः ॥

1 दामनि, 2 औलपि, 3 बैजवापि\*, 4 औदकी (औतकि औतकि), 5 औदक्षि\*, 6 अच्युतन्ति (अच्युतन्ति), 7 आच्युतवन्ति\* (अच्युतवन्ति), 8 शाकुन्तकि\*, 9 आकिवन्ति, 10 औडवि\*, 11 काक-सन्तकि (काकवन्ति), 12 शाङ्कुतपि, 13 सार्वसेनि, 14 बिन्दु, 15 बैन्दवि\*, 16 तुलभ, 17 मौज्जायन, 18 काकन्दि, 19 सार्वविचीपुत्र, 20 काकरन्ति 21 देववापि, 22 अपच्युतका, 23 कर्की, 24 विष्णु ॥

पर्श्वादियौधेयादिभ्यामणज्ञौ ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ पर्श्वादि, यौधेयादिभ्याम् अ-  
ण, अज्ञौ ॥

वृत्तिः । आशुधजीविसंघादित्येव । पार्श्वादिभ्यो यौधेयादिभ्यश्च प्रातिपदिकेभ्य आशुधजीविसंघवाचिभ्यः स्वार्थेऽणज्ञौ प्रत्ययौ भवतः ।

117. The affix *ap* ( $\pm$ —अ) comes after *parśu* &c, and the affix *añ* ( $\pm'$ —अ) comes after *yaudheya* &c, without changing the sense : when these words denote warrior classes.

Thus पार्श्वः, pl. पर्श्वः आसुरः pl. असुराः, यौधेयः pl. यौधेयाः ॥

1 पर्शु, 2 असुर, 3 रक्षस्, 4 बालीक (बाल्हीक), 5 वदस्, 6 वसु, 7 मरुत्, 8 सत्यत्, 9 देशाह 10 पिशाच, 11 अशानि, 12 कार्षपण ॥

1 यौधेय, 2 कौशेय, 3 शौक्रेय, 4 शौभ्रेय, 5 घार्तेय\*, 6 धार्तेय 7 ज्यावाणेय (ज्यावालेय), 8 त्रिगत, 9 भरत, 10 उशीनिर 11 कौशेय, 12 वार्त्तय ॥ See IV. 1. 178.

अभिजिद्विदभृच्छालावच्छिखावच्छलमीवदूर्णवुमदणा यज् ॥ ११८ ॥ पदानि ॥

अभिजित, विदभृत, शालावत्, शिखावत्, शमीवत्, ऊर्णीवत्, श्रुमत्, अणः, यज् ॥

वृत्तिः । आयुधजीविसंघाविति निवृत्तम् । अभिजिवादियोऽणन्तेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यः स्तार्ये यज्ञ प्रत्ययो भवति ।

118. The affix yaś ( ±—अ ) comes without changing the sense, after the words abhijit, bidabhṛit, salāvat, sikhāvat, samīvat, īrṇāvat, and śrumat, when those words end in the Patronymic affix अण् ॥

The anuvritti of आयुधजीविसंघावत् ceases. Thus अभिजितोऽपत्यम् = आभिजित, add यज्ञ to this, अभिजितः ; pl. आभिजिताः, वैद्यतः; pl. वैद्यताः, शालावत्यः pl. शालावताः, शौखावत्यः pl. शौखावताः, शामीवत्यः pl. शामीवताः, और्णवित्यः और्णवता, श्रौमत्यः and श्रौमताः ॥ The अण् here is Patronymic. Otherwise अभिजितो मुहूर्तः and अभिजितः स्थालीपाकः, the affix here is अण् of नक्षेण युक्तः कालः IV. 2. 3 and of सास्यदेवता IV. 2 24 respectively.

ज्यादयस्तद्राजाः ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ ज्यादयः, तद्राजाः ॥

वृत्तिः । पूर्णाङ्गेया मामणीपूर्वादित्यतः प्रधाति ये प्रत्ययाः ते तद्राजसंज्ञा भवन्ति ।

119. The affixes nyā &c, (V. 3. 112 &c) are called tadrāja.

The illustrations of Tadrāja affixes have been given above. The word तद्राज occurs in Sūtra II. 4. 62.



औ३म् ।

## अथ पञ्चमध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

### BOOK FIFTH.

#### CHAPTER FOURTH,

पादशतस्य संख्यादेवीप्सायां बुन्लोपश्च ॥ १ ॥ पदानि ॥ पाद, शतस्य, सं-

ख्यादेः, वीप्सायाम् बुन्लोपः, च ॥

वृत्तिः ॥ पादशतान्तस्य संख्यादेः प्रातिपदिकस्य वीप्सायां योत्यायां बुन् प्रत्ययो भवाति । तत्सन्त्रियोगेन

कान्तस्य लोपो भवति ॥

1. The affix *vun* (—अक) comes after the words *pâda* and *sata* when preceded by a numeral, the sense being that of distributive relation ; and the final of the stem is elided,

Prâtipadikas preceded by a numeral and ending in the words पाद or शत take the affix बुन् when a distributive sense (वीप्सा) is to be expressed : and by the addition of this, the final is elided.

By VI. 4. 148 the final अ of *pâda* and *sata* would have been elided before the taddhita affix *vun* ; even if such elision was not taught in this rule. The repetition of the word लोप in this rule, therefore, indicates that the elision ordained here is not one *caused* by the affix. For if the elision had been *caused* by the affix, then by I. 1. 57, such लोपवृत्ति or "substitute" would be equivalent to the principal (sthaniyat) ; and would thus debar the application of the rule VI. 4. 130 by which पाद *pâd* (and *not* *pâda*) is changed into पद ॥ In other words, the lopa taught by यस्येति च is पत्तनिनित्तक or caused by some thing which is subsequent, namely by a taddhita affix or by इ or ई affix ; therefore, this lopa would be sthani-vat for the purposes of the rule which would apply to something preceding it (I. 1. 57). Therefore, *pâd* becomes sthani-vat to *pâda*. Therefore, the anga or base ending with 'pâda' will be called अ, and not the base ending with 'pâd', and therefore VI. 4. 130 which applies to अ bases will not apply, and there will be no substitution of पद for

पाद्, as there is not in the form पाद्य. But we want such substitution and hence the employment of words "the final of the stem is elided".

Thus द्वौ द्वौ पाद्य ददाति "he gives two quarters to each" = हिपदिकां ददाति (हिपाद + दुन् = हिपाद् + दुन् = हिपत् + दुन् VI. 4. 130 = हिपदिका VII. 3. 44 by which अ of अक् is changed into इ). Similarly द्वै द्वै शते ददाति = हिशतिकां ददाति ॥

The compounds above formed are taddhitārtha Tatpurusha compounds, viz. compounds containing the sense of a taddhita affix, by rule II. 1. 51. After the compound is formed, then the affix दुन् is added. Thus first we have हिपाद and हिशत compounded by II. 1. 51 and then the affix is added. The words पाद and शत when not so compounded, take दुन् affix only in the feminine.

Why do we say "of the words पाद and शत"? Observe द्वौ द्वौ मासौ ददाति, no affixing. Why do we say "preceded by a numeral"? Observe पादं पादं ददाते ॥ Why do we say "in a distributive sense"? Observe द्वौपादौ ददाति "He gives two quarters :" द्वै शते ददाति ॥

The enumeration of पाद and शत is useless, as the affix is found after other words also. As, हिमोदकिकां ददाति "he gives two cakes to each". त्रिमोदकिकां ददाति ॥

दण्डव्यवसर्गयोश्च ॥ २ ॥ पदानि ॥ दण्ड, व्यवसर्गयोः, च, (दुन्) ॥

वृत्तिः ॥ दमनं दण्डः । दानं व्यवसर्गः । दण्डव्यवसर्गयोर्गम्यमानयोः पादशतान्तस्य प्रातिपदिकस्य संख्याद्वुन् प्रत्ययो भवति अन्तलोपक्ष ॥

2. Also when the sense is of a punishment or a donation.

The word दण्ड means "punishment", and व्यवसर्ग means "gift or donation". The prātipadikas पाद and शत preceded by a numeral, and conveying the sense of punishment or donation, take the affix दुन्, and the final अ is elided. This sūtra is begun to show that the "distributive sense" does not apply here. Thus द्वौ पादौ दण्डतः = हिपदिकान् दण्डितः "punished with the infliction of a fine of two Padas (a quarter coin)". द्वौ पादौ व्यवसृजाते = हिपदिकां व्यवसृजात "he makes a gift of two Padas". Similarly हिशतिकां दण्डतः "punished with a fine of two hundreds". हिशतिकां व्यवसृजात &c.

स्थूलादिभ्यः प्रकारवचने कन् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ स्थूलादिभ्यः, प्रकारवचने, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ स्थूलादिभ्यः प्रकारवचने योत्ये कन् प्रत्ययो भवति । जातीयोपवादः ॥

वार्त्तक ॥ कम्बकरणे चंचदवृहतोरुपसंख्यानम् ॥

3. The affix kan (—क) comes in the sense of "like that or specialty", after the words sthūla &c.

This debars the affix जातीय (V. 3. 69). Thus स्थूलप्रकारः = स्थूलकः "bulky. So also अणुकः, माषकः ॥

*Vart* :—The words चंचत् and वृहत् should be included in the list of sthulādi words. As, अचक्षः, वृहकः ॥ According to one version the words are चंचा and वृशा and not चंचत् and वृहत्. So the derivatives will be वृशकः and चंचकः the words that end in long vowels आ, ई or ऊ, shorten their vowels before this affix, by VII. 4. 13. As, सुरा + कन् = सुरकः “snake-like”. The word कृष्ण takes कन् when tila is meant ; as कृष्णप्रकारात्तिला = कृष्णकाः ॥ यव takes कन् when meaning ब्रीहि, as यवकाः ॥ इक्षु, तिल, पाद्य, काल, and अवदात take this affix when wine is meant, a पाद्यकां, कालिका, अवदातिका “a kind of wine”. गोमूत्र takes this affix when meaning a covering, as गोमूत्रकः ‘a covering of the colour of cow's wine, or go-mûtra may mean a certain arrangement of colours such as white and black’. सुरा takes कन् meaning a snake, as सुरकः (VII. 4. 13) “a kind of snake of the color of wine”. जीर्ण takes it when meaning शालि grain, as जीर्णकाः = जीर्णकल्पा शालयः ॥ The following is a list of Sthulādi words.

1 स्थूल, 2 अणु, 3 माष, 4 इक्षु, 5 कृष्ण तिलेषु, 6 यव ब्रीहिषु, 7 इक्षुतिलपाद्यकालावदाताः सुरायाम्, 8 गोमूत्र आच्छाइने, 9 सुरा अहो, 10 जीर्ण शालिषु, 11 पत्रमूल समस्तव्यस्ते, 12 कुमारीपुत्र, 13 कुमारीश्वर ( कुमार, श्वशुर ), 14 मणि ॥

अनत्यन्तगतौ क्तात् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ अनत्यन्तगतौ, क्तात्, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ अत्यन्तगतिरसेषेण संबन्धः । तद्भावो उनत्यन्तगतिः । अनत्यन्तगतौ गम्यमानायां त्तान्तात्क-प्रत्ययो भवति ॥

4. After a participle ending in kta, comes the affix kan, when the meaning is something not yet wholly completed.

The word अत्यन्तगति means an act which has been fully accomplished ; अनत्यन्तगति therefore, means, an act which has not been fully accomplished. Thus भिन्न + कन् = भिन्नकः “not yet wholly divided” So also छिन्नकः &c.

Why do we say “something not wholly completed”? Observe भिन्नम् “totally divided”, छिन्नम् ‘totally cut’.

न सामिवचने ॥ ५ ॥ पदानि ॥ न, सामिवचने ॥  
वृत्तिः ॥ सामिवचने उपपेत् त्तान्तात्क-प्रत्ययो न भवति ॥

5. Not so when a word in the sense of “half”, precedes such participle.

When the word सामि or any other word having this sense, is compounded with a participle in त्ता, the affix कन् is not added to denote the sense of incompleteness. Thus सामिकृतम्, सामिभुक्तम् &c (II. 1. 27). The word वृचन shows that the synonyms of सामि are also to be taken. Thus अर्धकृतम्, नेमकृतम् &c.

*Objection* :—It is redundant to have prohibited कन् after a word preceded by ‘half’, because the word “half” itself shows that the action has not been completed.

*Answer* :—The prohibition contained in this sūtra does not refer to the कन् of the last sūtra, where it has the sense of “incompleteness”. It refers to that कन् which comes after a word, without changing the sense of that word (स्वार्थ कन्) ॥ Thus the words भिन्नतर and भिन्नतम् (the comparative and superlative degrees of भिन्न) show by the very fact of their comparison, that the action denoted by them is not complete. These words भिन्नतर and भिन्नतम् also take the affix कन् without change of sense. As भिन्नतरः and भिन्नतमः ॥ and बहुतरकं &c as used by Patanjali himself in the following sentences :—एव हि सूत्रमभिन्नतरकं भवति, एतैवि बहुतरकं व्याख्यते ॥ This कन् is also prohibited in the case of compounds with सामि ॥ In fact, this sūtra teaches by implication (Jñāpaka) that कन् comes also in the sense of svārtha.

बृहत्या आच्छादने ॥ ६ ॥ पदानि ॥ बृहत्याः, आच्छादने, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ कन्ननुवर्त्तते, न प्रतिवेधः । बृहतीशब्दाश्चादने वर्तमानात्मार्थे कन्प्रत्ययो भवति ॥

6. The affix kan comes after the word brihati when it means “an article of dress”.

The word कन् is to be read into this sūtra and not its prohibition. The force of this कन् is *nīl*, or it is an example of स्वार्थे कन्ने ॥ Thus बृहती + कन् = बृहतिका (प्रावारः) (VII. 4. 13 by which long vowel is shortened) “an upper garment or mantle”.

Why do we say “when it means dress”? Observe बृहती छन्दः “the metre called Brihati”.

अषडक्षाशितद्ग्वलंकर्मालं पुरुषान्युत्तरपदात्खः ॥ ७ ॥ पदानि ॥ अषडक्ष, अशितद्गु, अलङ्कर्म, अलंपुरुषः, अच्युतरपदात् ख ॥

वृत्तिः ॥ अषडक्ष आशितं यु अलंकर्म अलंपुरुष इत्येतेभ्यो अध्युत्तरपदात्ख स्वार्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

7. The affix kha (ईन) comes after the words ashaḍaksha, āśitaṅgu, alaṅkarma, alampurusha, and after a stem ending with adhi.

The force of ख is स्वार्थ i.e. it does not change the sense of the word. The word अषडक्ष means “that which has not six eyes”. षडक्ष is compounded from षट्+अद्विण by adding षट् (V. 4. 113) “having six eyes”. The affix ख is to be added to this word already ending in the affix shach. Thus अषडक्षीणः मन्त्रः “a secret not having six eyes”. i.e. “a secret known or determined by two persons only to the exclusion of a third”. Similarly आशितंगवीने अरण्यम् = आशिता गावोऽस्मिन्नरण्ये = ग्रासूत्यवसं “a forest where formerly cattle had grazed”. The augment मुः is added to आशित by nipāta, or irregularly. So also अलंकर्मणः = अलं समर्थः कर्मणे पर्याप्तिः = competent to do any act, clever. So अलं पुरुषीणः = अलं समर्थः पुरुषाय = प्रतिमर्लादिः = fit for a man.

A word ending with अधि, will be a Tatpurusha compound, by II. I. 40, as the word अधि belongs to Śaundādi class. As राजाधीनः ॥

The affix kha in the case of these words is invariable (nitya), because the word विभाषा occurs in the next sūtra ; and it is a maxim of interpretation that a rule occurring between two optional rules is nitya. The above words always occur with this affix and never without it. while in the case of other words taught hereafter this affix comes optionally. There are other affixes also which are svārthika and nitya. Such as तम् &c up to the affix कर् (V. 3. 55 to 95). ज्य &c upto इत्, (V. 3. 112 to V. 4. 1) आम् &c upto मयद्, (V. 4. 11 to 21) and affixes taught from V. 4. 6 i. e. कर् to V. 4. 9. (ख). ending in जाति and all Samāsānta affixes.

विभाषाञ्चेरदिक्खियाम् ॥ ९ ॥ पदानि ॥ विभाषा, अञ्चेः, अदिक्, खियाम्, (खः) ॥

बृत्तिः ॥ अज्यत्यन्तात्यातिपदिकादिक्खियां वर्तमानात्स्वार्थे विभाषा खः प्रत्ययो भवति ॥

8. The affix kha (ईन) may optionally be added without change of sense to a stem ending in anch(अञ्च), when it does not mean a point of the compass used in the feminine gender.

Thus प्राक् or प्राचीनम् “old”, अर्दक् or अर्दचीनम् “new”.

Why do we say “when not denoting a direction in the feminine”? Observe प्राची दिक् “eastern region”, प्रतीची दिक् “western region.” Why do we say “a point of the compass”? Other words in the feminine will take this affix. As प्राचीना ब्राह्मणी, अर्दचीना शिखा ॥ Why do we say “in the feminine”? A direction or दिक् used in any other gender will take this affix. As प्राचीनं दिग्मणीयम्, उत्तीचीनं दिग्मणीयम् ॥

जात्यन्ताच्छ बन्धुनि ॥ ९ ॥ पदानि ॥ जात्यन्तात्, छः, बन्धुनि ॥

बृत्तिः ॥ जात्यन्तात्यातिपदिकाद्बन्धुनि वर्तमानात्स्वार्थे छः प्रत्ययो भवति ॥

9. The affix chha (ईय) is added without change of sense, to a stem ending in the word जाति, when it means appropriateness.

The word बन्धु means the substance or substratum in which jāti or generic quality adheres or any thing by which a thing is regulated and individualised (वयते नियम्यते स्वतन्त्री क्रियते). Thus बन्धु means that substance by which the genus Brāhmaṇa, Kshatriya &c is distinguished. Thus ब्राह्मणजातीयः “appropriate to a Brāhmaṇa”. क्षत्रियजातीयः, वैद्यजातीयः &c.

Why do we say “when meaning appropriateness”. Observe ब्राह्मणजातिः शोभना “the Brāhmaṇa caste is beautiful”.

स्थानान्ताद्विभाषा सस्थानेनेति चेत् ॥ १० ॥ पदानि ॥ स्थानान्तात्, विभाषा, सस्थानेन, इति, चेत् ॥

वृत्तिः ॥ स्थानान्तात्मातिपदिकाद्विभाषा चः प्रत्ययो भवति सस्थानेन चेत् स्थानान्तर्मर्थवद्वति ॥

10. The affix chha (ईय) is optionally added to a stem ending in स्थान, if it is compounded with something with which another is made to take an equal place.

The word सस्थान means समानं स्थानमस्य 'whose place is the same' or तुल्य or equal. Thus पित्रा तुल्यः = पितृस्थानीयः or पितृस्थानः (पितृरिव स्थानमस्य whose place is that of a father). Similarly मातृस्थानीयः or मातृस्थानः; राजस्थानीयः or राजस्थानः ॥

Why do we say "when it means equal to". Observe गोस्थानम् "cow-shed" अश्वस्थानम् "stable". The word इति in सस्थानेनोति is for the sake of distinctness. The word सस्थान as a Bahuvrihi compound is the appropriate word to be taken here, and not when it is taken as a Tatpurusha compound like समानं च तत् स्थानं च ॥ The word चेत् "when", is a conjunction : and joins the two meanings.

The rule 9 occurring between this rule and 8th rule, both of which are optional, must be taken to be a *nitya* rule, as explained above. श्वयोर्विभाषयोर्नित्या विधयः ॥

किमेतिडब्ययधादाम्बद्व्यप्रकर्षे ॥१॥ पदानि ॥ किम्, एत्, तिङ्, अब्यय, धात्, आम्, अद्रब्यप्रकर्षे ॥

वृत्तिः ॥ किम् एकारन्तात्मित्यन्तादब्ययेभ्यश्च यो विहितो धः सः किमेतिडब्ययधः, तदन्तात्मातिपदिकाद्ब्रव्यप्रकर्षे आम् प्रत्ययो भवति ॥

11. To the affix तर and तम (घ I. 1. 22) ordained to come after the word किम् (V. 3. 55) or after a word ending in ए (VI. 3. 17) or after a finite verb (V. 3. 56, 57) or after an indeclinable, is added the affix ाम् (आम्), but not if the excess belongs to a substance (and not to an action or quality).

The ध or तरए and तमए affixes are employed for comparison (प्रकर्ष 'excess') of adjectives and adverbs. This rule applies to adverbs and not to adjectives : i. e. when an adverb qualifies a verb or another adjective, but not when an adjective qualifies a noun. The द्रव्य denoting word by itself has no 'excess' &c, it is the adjective which qualifies such substance that is capable of excess or comparison. The prohibition in अद्रब्यप्रकर्ष therefore really relates to the *quality* of a substance; i. e. to adjectives. द्रव्यस्थाव्यपदेभ्यस्य न विना भेद हेतुना । प्रकर्षाविद्यते नापि शब्दस्येषति वाच्यताम् ॥

Thus कितराम् or किन्तमाम् "how excessively", पूर्वाङ्गेतराम् or पूर्वाङ्गेतमाम्, पचतिराम् or पचतितमाम् "he cooks surprisingly", उचैस्तराम्, उचैस्तमाम् "more or most loftily or loudly".

But when the excess belongs not to an action or attribute, but to a substance, the ाम् आम् is not added. As उचैस्तमः तरः "a most lofty tree".

अमु, च छन्दसि ॥ १२ ॥ पदानि ॥ अमु, च, छन्दसि ॥  
वृत्तिः ॥ किमेत्तिडब्ययथाद्वयप्रकर्ते अमु, प्रत्ययो भवति छन्दसिविषये । चकारादामु च ॥

12. In the Chandas, the affix amu (अम्) also is added after the above, under similar conditions.

To the word किम्, words ending in ए, finite verbs and indeclinables, when taking the comparative affixes तर and तम is added the affix अम् in the Vedas, when these words are used as adverbs. By the force of the word च 'also' in the sūtra, the affix आमु is also included. Thus प्रतरम् नयामः ॥ or प्रतराम् वस्यः । प्रतर means प्रकृष्टतर ॥

The words ending in आम् and अम् are indeclinables as they are included in the class of Svarādi (I. I. 37).

अनुगादिनष्टक् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अनुगादिनः, ठक् ॥

वृत्तिः ॥ अनुगदत्यनुगादी । अनुगादिनशब्दस्वार्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

13. The affix ठक् ( $\pm$ —इक्) comes after the word anugādin, without changing its sense.

Thus आनुगादिकः "repeater or who echoes back".

णचः स्त्रियामभ् ॥ १४ ॥ पदानि ॥ णचः, स्त्रियाम, अभ् ॥

वृत्तिः ॥ कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियामिति णज्जिवहितः, तदन्तात्स्वार्थे इम् प्रत्ययो भवति स्त्रियां विषये ॥

14. The affix ाः (अ) comes without changing the sense, after a word ending in the affix णचः ( $\pm$ —अ), when the word is feminine.

By III. 3. 43 the affix णच् is ordained after feminine words denoting reciprocity of action. The affix अम् comes after such a word without changing the sense, when the thing denoted is feminine. Thus व्यावकोशी, व्यावहासी वर्तते॥

Q.—Why the word स्त्री "feminine" is repeated in this sūtra, when we already know from III. 3. 43 that णच् comes only after feminine words ; and a svārthika affix like अम् coming after a feminine word will keep the word feminine ?

Ans.—The repetition of the word स्त्री in this sūtra, teaches by implication (jñāpaka) the following "स्वार्थिकाः प्रत्ययाः प्रकृतितो लिङ्गवचनान्यतिवर्तन्तेऽपि" :—"Sometimes it happens that bases which are derived by means of affixes that do not convey any particular meaning of their own, but leave the meaning which is conveyed by the original to which they are added, unchanged, do not take their gender and number from those original bases from which they are derived". Thus शुडकल्पा द्राक्षा, तैलकल्पा प्रसन्ना (सुरा विशेषः) formed by adding the swārtha affix कल्प (V. 3. 67) to शुड and तैल, the resultant words being in the feminine gender. Similarly from देव—देवता is derived without change of meaning, but change of gender.

अणिनुणः ॥ १५ ॥ पदानि ॥ अण, इनुणः ॥

वृत्तिः ॥ अभिविधो भावइनुण् विहितस्तदत्तात्स्वार्थे इन् प्रत्ययो भवति ।

15. The affix *aṇ* ( $\pm$ —अ) comes without changing the sense, after a stem ending in the affix *inuṇ* (इनुण्).

By III. 3. 44, the affix इनुण् is added to a root to express a condition resulting from a universal co-operation of the action denoted by the root. But a word formed by इनुण् is after all an imaginary word, it requires the further addition of this affix अण् to make it a complete word. In fact, all svârtha affixes generally complete the not fully developed word. Thus संताविणम् वर्तते, सांकूठिनम् ॥

विसारिणोमत्स्ये ॥ १६ ॥ पदानि ॥ विसारिणः, मत्स्ये, (अण्) ॥

वृत्तिः ॥ विसरतीति विसारी । विसारिनशब्दात्स्वार्थे इन् प्रत्ययो भवति मत्स्ये इनिधेये ॥

16. The affix *aṇ* ( $\pm$ —अ) is added to the word विसारिन् when a word expressing “fish” is to be made.

Thus वैसारिणः “a fish”. Why do we say “when it means a fish”? Observe विसारी देवदत्तः “Devadatta who is gliding out”.

संख्यायाः क्रियाभ्यावृत्तिगणने कृत्वसुच् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, क्रिया-भ्यावृत्तिगणने, कृत्वसुच् ॥

वृत्तिः ॥ संख्याशब्देभ्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्तमानेभ्यः स्वार्थे कृत्वसुच् प्रत्ययो भवति ॥

17. The affix *kṛitvasuch* (कृत्वैस्) is added to a Numeral, when the repetition of an action is to be counted.

This is also a svârtha affix. The word अभ्यावृत्तिः means “again and again or repetition”. The counting of actions belonging to the same class and having the same agent, which occur again and again is called क्रियाभ्यावृत्तिगणनम् ॥ Thus पञ्चवारान् भुक्ते = पञ्चकृत्योभुक्ते “he eats five times”. So also सप्तकृत्वः &c.

Why do we say “after a Numeral”? Observe भूरीन् वारान् भुक्ते “he eats many times”.

*Objection* :—Why do we say “action” when we know that an ‘action’ alone can be repeated, and not a substance or an attribute? *Reply* : The word क्रिया is employed in this sûtra for the sake of the next sûtras, into which its anuvṛitti flows. Thus in sûtra 19, एकस्य सकृच्च when the affix does not apply to count repetition, because it is impossible for a unit to express repetition; but merely to count the “action” only.

Why do we use the word “repetition”? The affix will not apply when merely “actions” are counted. Thus पञ्चपाकाः “five cookings”, दशपाकाः &c.

Why do we use the word “counting”, when we know that a Numeral is nothing but counting? Had the sûtra been merely संख्यायाः क्रियाभ्यावृत्तौ कृत्व-

सुच्, there would arise this anomaly. The numerals upto ten denote only the thing numbered (संख्येय), but the numerals above those denote both the counting (संख्यान) and the thing counted (संख्येय) ॥ If गणन were not used, the affix would come only after the numeral denoting saṅkhyeya and not saṅkhyāna. Thus it will apply to शतवारान् भुइङ्के = शतकृत्वः; but not here शतं वाराण्ं भुइङ्के; because here the word शत does not denote repetition, but merely a counting. By using the word गणन it applies to both.

**द्वित्रिचतुर्भ्यः सुच् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, चतुर्भ्यः, सुच् ॥**

वृत्तिः ॥ द्वि त्रि चतुर् इत्येतेभ्यः संख्याशब्देभ्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्तमानेभ्यः सुच् प्रत्ययो भवति । कृत्वसुचोऽपवादः ।

18. The affix "such" (स्) is added to the numeral dvi, tri and chatur, in the same sense of counting the repetition of an action.

This debars कृत्वसुच् ॥ Thus द्वि—द्विस्, त्रि—त्रस्, चतुर्—चतुर् in द्विभुइङ्के, त्रिभुइङ्के, चतुर्भुइङ्के ॥ The स् in the last example is elided by VIII. 2. 24: but चतुर् meaning "four", and चतुर् meaning "four-times", are differently accented: the च् of सुच् indicating that the accent udātta falls on the last syllable. Thus चैतुर् (चतेरून् Un V. 58, being formed with the affix 'uran' added to चत्), and चतुर् (with सुच्).

**एकस्य सकृच ॥ १९ ॥ पदानि ॥ एकस्य, सकृत, च (सुच्) ॥**

वृत्तिः ॥ एकशब्दस्य सकृदित्यमादेशो भवति सुच् प्रत्ययः क्रियागणने कृत्वसुचोऽपवादः ।

19. The word सकृत् is substituted for एक before the affix सुच्, when an action is to be counted.

This debars कृत्वसुच् ॥ The 'repetition' being impossible, the action alone is counted: so the anuvṛitti of क्रिया only runs into this sūtra and not of अभ्यावृत्तिः ॥ Thus सकृदभुइङ्के "he eats once" सकृदधीते ॥ The स् of सुच् is elided by VIII. 2. 23. But not here in एकः पाकः as being against usage.

**विभाषा बहोद्दौ अविप्रकृष्टकाले ॥ २० ॥ पदानि ॥ विभाषा, बहोः, धा, अवि-प्रकृष्टकाले ॥**

वृत्तिः ॥ बहुशब्दात् क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्तमानात् विभाषा धा प्रत्ययो भवति । कृत्वसुचोऽपवादः ॥

20. The affix धा is optionally added to the numeral बहु, to count the repetition of an action, occurring in a not distant period of time.

This debars कृत्वसुच् which comes in the alternative. The word अविप्रकृष्ट "not remote", qualifies क्रियाभ्यावृत्तिः; i. e. when the recurring of the action takes place within a short time, it is अविप्रकृष्टकाल ॥ Thus बहुधा or बहुकृत्व इवसस्य भुइङ्के "he eats many times a day". But when a remote time is denoted then धा does not apply. Thus बहुकृत्वो मासस्य भुइङ्के 'he eats many times in a month, not daily, owing to poverty &c.'

तत्प्रकृतवचने मयद् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ तत्, प्रकृतवचने, मयद् ॥

वृत्तिः ॥ तविति प्रथमा समर्थविभक्तिः, प्राचुर्येण प्रस्तुत प्रकृतम् । प्रथमासमर्थात् प्रकृतोपाधिकोर्ये वर्तमानात्मवार्ये मयद् प्रत्ययो भवति ॥

21. The affix mayaṭ (मय with the feminine in grave ī) is added to a word in first case in construction, when the sense is “made thereof”, or “subsisting therein”.

The translation of the sūtra given above is according to the rendering of Prof. Böhtlingk. According to Kāśikā :—तत् signifies that the word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case, (IV. 1. 82) the word प्रकृतम् means “happening to be in abundance”. So that according to this interpretation the sūtra should be translated, as done by Dr. Ballantyne, “The affix mayaṭ may be employed after a word denoting some substance, when we require an expression for it as abundant”. Thus अन्नं प्रकृतम् = अन्नमयम् “abundance of food”. अपूपमयम् “abundance of cake”. According to others, that in which there is abundance of the thing signified by the word to which the affix मयद् is added, is denoted by the whole word. Thus अन्नं प्रकृतमस्मिन् = अन्नमयो यज्ञः “a feast in which there is abundance of food”. अपूपमयं पर्व, वदकमयो यज्ञात्रा ॥ Both senses are possible, as the sūtra is constructed.

The word वचन in the sūtra has two senses. It being made by the affix ल्युद् conveys the force both of the *nature* (III. 3. 114) and the *site*. In the former case, (taking, तत् प्रकृतवचन to mean “the mention of that as abundant”), we have अन्नमयम् “abundance of grain”. But in the second case, (taking it to mean “that in which something is spoken of as abundant”) we have अन्नमयो यज्ञः “a sacrifice at which food is abundant”. (Dr. Ballantyne's Laghukaumudi).

समूहवच्च वहुषु ॥ २२ ॥ पदानि ॥ समूहवत्, च, वहुषु, (मयद्) ॥

वृत्तिः ॥ तत्प्रकृतवचनइत्येव । वहुषु प्रकृतेषुच्यमानेषु समूहवच्चप्रत्यया भवति । चकारान्मयद् च ।

22. When that, whereof something is made or subsists in, is a multitude, then the affixes expressing a great quantity (IV. 2. 37 &c) may also be employed to denote “made thereof, subsisting therein”.

The च shows that मयद् also comes in the same sense. Thus मौदकाः प्रकृताः प्राचुर्येण प्रस्तुताः = मौदकिकम् (IV. 2. 47) or मौदकमयम् ; so also शाङ्कुलिकम् or शाङ्कुलीमयम् ॥ In the second sense we have, मौदकाः प्रकृताः अस्मिन् यज्ञे = मौदकिको or मौदकमयो यज्ञः; शाङ्कुलिकाः or शाङ्कुलीमयः ॥

अनन्तवस्थेतिहमेषजात् ज्यः ॥ २३ ॥ पदानि ॥ अनन्त, आवस्थ, इतिह, भेषजात्, ज्यः ॥

वृत्तिः ॥ अनन्तादिभ्यः स्वार्थे ज्यः प्रत्ययो भवति ॥

23. The affix न्या ( $\pm'$ — $\text{्य}$ ) comes, without changing the sense, after the words ananta, ावसाथ, itiha and bheshaja.

Thus आनन्द्यम् = अनन्तः; आवसध्यम् = आवसथः ‘a dwelling place, a sanctuary for sacred fire’. ऐतिहास = इति ह ‘traditional account’, the affix here is added to a word which is not a prātipadika. The word इति ह means tradition, as इति ह स्मोपाध्याया: कथयन्ति ॥ भैषज्यम् = भैषजम् ॥

It is optional to add this affix, owing to the general optional nature of all taddhita affixes. See IV. i. 82.

देवतान्तात्तादर्थ्ये यत् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ देवतान्तात्, तादर्थ्ये, यत् ॥  
वृत्तिः ॥ देवताशब्दान्तात्मातिपदिकार्थतुर्थीसमर्थतादर्थ्ये यत् प्रत्ययो भवति ।

24. After a stem ending in the word देवता being in the fourth case in construction comes the affix यत्, in the sense of “appointed for it”.

The word तादर्थ्यम् has the same meaning as तदर्थ “for the sake of that” (II. i. 37). Thus अग्निदेवतायै इदम् = अग्निदेवत्यम् “offering &c, sacred to Agni”. So also पितृदेवत्यम्, वायुदेवत्यम् ॥

पादार्थाभ्यां च ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पाद, अर्धाभ्याम्, च, (यत्) ॥  
वृत्तिः ॥ तादर्थ्यहृत्येव । पादार्थशब्दाभ्यां चतुर्थीसमर्थाभ्यां तादर्थ्येभिर्भेदे यत्प्रत्ययो भवति ।  
वार्त्तिकम् ॥ आमृष्यायणामृष्यपुत्तिकेत्युपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ समशब्दाशावतुप्रत्ययोवक्तव्यः ॥  
वा० ॥ नवस्य तू आदेशस्त्रपतनप्रत्याश प्रत्ययाः ॥ वा० ॥ न शु पुराणे प्रात् ॥  
वा० ॥ भाग रूपनामभ्यो धेयः प्रत्ययो वक्तव्यः ॥ वा० ॥ मित्राच्छन्दसि ॥ वा० ॥ आग्नीध्रसाधारणादम् ॥  
वा० ॥ अयवसमस्त्रभ्यां छन्दस्यमूलकव्यः ॥

25. The affix यत् comes after the words पाद and अर्ध, being in the fourth case in construction, when the meaning is ‘for the purpose of that’.

The word तादर्थ्य is understood here also. Thus पादार्थमुदकं = पादम् “water, meant for washing the feet”. So also अर्धम् ॥ The accent of these words is governed by VI. i. 213, the udātta being on the first syllable.

The च in the sūtra implies the inclusion of words other than पाद and अर्ध, not mentioned here. The affix यत् applies to other words also, as एषै सप्तदशाश्वर इच्छन्दस्यः प्रजापतिः । So also वसु, अवस्, ओक, कवि, क्षेम, उदक, वर्चस्, निष्केवल, उक्तय, जन, पूर्व, नव, सूर, मर्त, यविष्ट ॥ These words take यत् in the Vedas. Thus वसव्यः, अवस्यः, ओक्यः, कव्यः, क्षेम्यः, उदक्यः, वर्चस्यः, निष्केवल्यम्, उक्त्यः, जन्यः, पूर्व्यः, नव्यः, सूर्यः, मर्त्यः and यविष्टः in अग्निरीशेवसव्यस्य । अवस्यो वसानाः (द्वितीयाबहुवचनस्यालुक् । अपो वसाना इत्यर्थः) स्वभोक्ये । कव्योऽसि । क्षेम्यस्य वस्याति । वायुर्वर्चस्यः ॥ निष्केवल्यं शंसति । उक्त्य शंसति । जन्यताभिः । पूर्व्य विशः । स्तोमैर्जनयामि नव्यम् । सूर्यः । मर्त्यः । यविष्टः ॥ So also the words आमृष्यायम् and आमृष्यपुत्तिका ॥

*Vārt* :—The affix भावतु comes after the word सम; as समावत् वसति, समावद् गृह्णाति ॥

*Vārt* :—त् is the substitute of नव, and the affixes वप्, तनप् and ख are added to it; as, चूलम्, चूतनम्, नवीनम् ॥

*Vārt* :—To the word प्र meaning 'old', the affix न is added as well as the affixes द्र, तन and ख e. g. प्रणम्, and प्रद्रम्, प्रतनम् and प्रीणम् ॥

*Vārt* :—The affix धेय is added to the words भाग, रूप and नाम, e. g. भागधेयम्, रूपधेयम्, नामधेयम् ॥ This affix comes after मित्र in the Vedas, as, मित्रधेयं यतस्व ॥

*Vārt* :—The affix अभ्र comes after आग्नीध्र and साधारण, as, आग्नीध्रम्, साधारणम् ॥ The feminine is formed by डीप् as आग्नीध्रा, साधारणी ॥ All these are illustrations of the option allowed by IV. i. 82, so that sometimes these affixes do not apply, as अग्नीध्रा शाला, साधारणा भूः ॥

*Vārt* :—In the Chandas, अभ्र comes after अयवस and महत्, आयवसं and माहतं in आयवसे रमन्ते, माहतं शर्द्धः ॥

अतिथेव्यः ॥ २६ ॥ पदानि ॥ अतिथेः, ज्यः ॥

बृत्तिः ॥ तादर्थैवते । अतिथिशब्दाद्युर्समर्यानादर्थे इनिथेऽज्यः प्रत्ययो भवति ॥

26. The affix न्या ( $\pm/-y$ ) comes after अतिथि in the fourth case in construction, in the sense of "for the purpose of that".

The word तादर्थ is understood here also. Thus अतिथये इदम् = आतिथ्यम् ॥

देवात्तल् ॥ २७ ॥ पदानि ॥ देवात्, तल् ॥

बृत्तिः ॥ तादर्थैति निवृत्तम् । देवशब्दात् स्वार्थे तल् प्रत्ययो भवति ।

27. The affix तल् comes after देव, without change of sense.

The anuvritti of तादर्थ does not apply here and ceases. Thus देवता = देवः ॥ This word is always in the feminine, another example of the rule that a word derived by a svârthika affix does not always follow the gender of its primitive.

अवेः, कः ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अवेः, कः ॥

बृत्तिः ॥ अविशब्दात् स्वार्थे कः प्रत्ययो भवति ॥

28. The affix क comes after अवि, without change of sense.

Thus अविकः = अविः ॥

यावादिभ्यः कन् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ यावादिभ्यः, (कन्) ॥

बृत्तिः ॥ याव इत्येवमादिभ्यः स्वार्थे कन् प्रत्ययो भवति ।

29. The affix कन् comes after the words याव &c, without changing their sense.

Thus यावकः = यावः, मणिकः = मणिः ॥

१ याव, २ मर्णि, ३ अस्ति, ४ तालु\*, ५ जातु\*, ६ लान्द्र\* ७ वीत, ८ स्तम्ब ( पीतस्तम्ब पोत, स्तम्ब )  
अत्तावृष्टिशीते, १० पशौ लूनविपाते ( वियाते ), ११ अग्नु निपुणे, १२ पुत्र कृतिमे, १३ ज्ञात वेदसमाप्तौ, १४  
शून्य रित्ते, १५ दान कुत्सिते, १६, ततु सूत्रे, १७ ईयस्व ( ओयस्क ) १८ ज्ञात, १९ अज्ञात\*, २० कुमारीकी-  
दनकानि च २१ चण्ड,

N. B. The affix कन् is added to उष्ण and शीत when denoting a season: as, उष्णक कृतुः, शीतक कृतुः ॥ Otherwise उष्णोऽग्निः, शीतमृदकं ॥ लून and वियात take कन् when denoting an animal, as लूनकः or वियातकः पशुः; otherwise लूनादर्भः, वियातो नीचः ॥ अग्नु takes कन् when meaning 'clever', as अग्नुकः सूक्ष्मदृक् otherwise अग्नु only. पुत्र takes कन् when meaning 'artificial', as, पुत्रको लोहादिनिर्मितः ॥ स्नात takes कन् when denoting a student who has completed his study of the Vedas, as स्नातकः ॥ शून्य takes कन् when meaning empty, as उदकादिना रित्तोष्टः शून्यकः, otherwise शून्यः प्रत्ययः i. e. वाह्यार्थ रहितः ॥ दान takes कन् when contempt is meant, as कुत्सितंशनं = दानकम् ॥ ततु takes कन् when meaning thread, as ततुकं सूत्रं सूक्ष्मतन्तुः, otherwise ततुः शरीरम् ॥ The word ending in ईयस्व takes कन्, as ओयस्कः ॥ The words denoting play things of girls take कन्, as कण्डुकम् ॥

लोहितान्मणौ ॥ ३० ॥ पदानि ॥ लोहितात्, मणौ, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ लोहितशब्दान्मणौ वर्तमानात्मार्थे कन् प्रत्ययो भवति ।

30. The affix कन् comes, without changing the sense, after the word लोहित, when it means a precious stone.

Thus लोहितकः = लोहितः "Ruby". Why do we say 'when it means a precious stone?' Observe, लोहितः 'red'.

वर्णे चानित्ये ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ वर्णे, च, अनित्ये, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ अनित्ये वर्णे वर्तमानात्मोहितशब्दात्मार्थे कन्प्रत्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ लोहितादिक्षुबाधनं वा वक्तव्यम् ॥

31. The affix कन् comes after लोहित, when it means color which is not permanent.

Thus लोहितकः कोपेन "red with anger." लोहितकः पीडनेन ॥

Why do we say "not permanent." Observe लोहितो गौः "a red cow". लोहितं रुधिरम् "the red blood".

*Vārt*:—The derivative of लोहित may not take the gender of the primitive, as लोहितिका or लोहिनिका कोपेन ॥

रक्ते ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ रक्ते, (कन्) ॥

वृत्तिः ॥ लाक्षादिना रक्ते यो लोहितशब्दस्तस्मात्कन्प्रत्ययो भवति ।

32. The affix कन् comes after the word लोहित meaning a substance dyed red.

As लोहितकः कन्नलः or पटः ॥ Similarly लोहितिका or लोहिनिका शाटी ॥

कालात् ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ कालात्, च ॥

वृत्तिः ॥ वर्णे चानित्ये रक्तदति इयमप्यनुवर्तते । कालशब्दादिनित्ये वर्तमानाद्रन्ते च कन् प्रत्ययो भवति ॥

33. The affix कन् is added to the word काल, when it means a passing color, or dyed with color.

The word वर्णेच अनित्ये and रक्ते are both understood here. Thus कालकं मुखं वैलक्षण्यं "the face black with shame or confusion". कालकः पटः 'a cloth dyed blue-black'. कालिका शारी ॥

विनयादिभ्यष्टक ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ विनयादिभ्यः, ठक् ॥

वृत्तिः ॥ विनय इत्येवमादिभ्यः स्वार्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

34. The affix ठक् (—के or —इके) comes without changing the sense after the word विनय and the rest.

Thus वैनायिकः = विनयः, सामयिकः ॥ The आ of उपाय is shortened, as, औपयिकः ॥ The word अकस्मात् should be read as अकस्माद् in order to apply इक् and not क्, as, आकस्मिकः ॥ The हि is elided, because it is an Avyaya. See VI. 4. 149. The affix is optional by IV. 1. 82.

1 विनय, 2 समय, 3 उपायो, (उपायाद्) इत्यवन्वच (औपयिक), 4 संप्रति\*, 5 चंगति, 6 कथं-चित्, 7 अकस्मात्, 8 समाचार, 9 उपचार, 10 समयाचार, 11 व्यवहार, 12 संप्रवान, 13 सहुकर्त्त, 14 सूह, 15 विशेष, 16 अस्त्र, 17 अस्तिथ, 18 कण्ड.

वाचो व्याहृतार्थायाम् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ वाचः, व्याहृतार्थायाम्, (ठक्) ॥

वृत्तिः ॥ व्याहृतः प्रकाशितो ऽर्थो वस्त्रास्त्रार्थं वाचि वर्त्तमानाद्वाक्शब्दास्त्रार्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

35. The affix ठक् comes after वाच् when it means the purport of the message spoken by another.

The word व्याहृत means 'declared, expressed'. That which was spoken formerly by another, and which is carried by a third party as a 'tiding' or 'news', is called व्याहृतार्थ ॥ Thus वाचिकं क्रयति 'he relates the verbal message'. वाचिकं अहो ॥ Some say it applies to *written* message also.

Why do we say "when it means a verbal message?" Observe, मधुरा वाक् देवदत्तस्व 'the speech of Devadatta is sweet'.

तद्युक्तात्कर्मणो ऽण् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तद्युक्तात्, कर्मणः, अण् ॥

वृत्तिः ॥ व्याहृतार्थाया याचा यत्कर्म युक्तं तदभिधायिनः कर्मशब्दास्त्रार्थे ऽण् प्रत्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ अण्मपकरणे कुलालवरुडनिषादकर्मार्थाण्डालमिवामिवेयश्चन्द्रस्युपसर्ख्यानम् ॥

36. The affix अण् comes after the word कर्मन् 'occupation', when it occurs in connection therewith (i. e. when it is the result of an oral message or commission).

Thus कार्मणम् = कर्म 'an occupation of a commission agent(?)'. i. e. when an act is done in pursuance to or on hearing of a verbal message or commission.

*Vārt* :—The words कुलाल, वरुड, निषाद, कर्मार, चण्डाल, मित्र and आमित्र take the affix अण in the Vedas. As कौलालः = कुलालः; so also वारुडः, नैषादः, कार्मारः, चाण्डालः, मैत्रः, आमित्रः ॥

The following words formed by अण् without change of sense, occur in

the Vedic and the secular literature:—साम्राज्यः, आनुजावरः, (आनुजाइवरः), आनुषुकः (आनु-यता सूरेतम्) आनुदुभः, चातुष्प्राण्यः, (चतुर्भिः प्राण्यं = ब्रह्मोदयनं) राक्षोज्ञाः, (रक्षांसि हन्यन्तेऽगेन) वैद्यातः, वैकृतः, वारिवस्त्रकृतः, (वारिवः परिचर्या तत् करोति) आम्रायणः, आम्राहावणः, सान्तपनः ॥

ओषधेरजातौ ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ ओषधे: अजातौ, (अण) ॥  
युक्तिः ॥ औषधिशब्दादजातौ वर्तमानात्स्वार्थे ३७ प्रत्ययो भवति ॥

37. The affix अण comes after ओषधे when it does not mean a species.

Thus औषधं पितति “he drinks medicine”. औषधं इति “he gives medicines”. Why do we say “when not meaning a जाति or species”. Observe, औषधेः क्षेत्र रुडा भवन्ति ‘the herbs are growing in the field.’

प्रश्नादिभ्यश्च ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ प्रश्नादिभ्यः, च, (अण) ॥

युक्तिः ॥ प्रजानातीति प्रश्नः । प्रश्न इत्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यः स्वार्थे ३८ प्रत्ययो भवति ॥

38. The affix अण comes after the words प्रश्न &c. (the words retaining their sense).

Thus प्राज्ञः=प्रश्नः “a wise person”, feminine प्राज्ञी; while प्राज्ञः “a man possessed of wisdom” with feminine प्राज्ञा comes from प्रश्न “wisdom” by the affix ण having the sense of मतुष् (“being possessed of”), taught in V. 2. 101. The प्रश्न of this sūtra comes from the root प्रजानाति=प्रश्नः “he who knows fully”.

The word विद्वन् occurs in the list of प्रश्नादि words. It is formed by the addition of the affix शत् (III. 2. 124) to the root, as, विद् + शत् = विद्वन् nom. s. विद्वन् ॥ The very fact that we have such a form from विद् shows that the substitution of विद् for शत् after the word विद् taught in VII. 1. 36 (by which we get विद्वान्) is an optional substitution, the word “optionally” being drawn in from Sūtra VII. 1. 35. The word शोत्र takes अण when meaning ‘body’, as शोत्रम्; otherwise शोत्रम् ‘the sense of hearing’, चुह्नम् takes अण when meaning ‘a black antelope’, as जौहूतः ॥ The word कृष्ण takes अण when meaning ‘a black antelope’, as, कार्णः ॥

१ प्रश्न, २ वणिज्, ३ उद्दिज्, ४ उद्दिग्ज् ( उद्दिग्न्, उद्दिग् ), ५ प्रत्यक्ष, ६ विद्वस्, ७ विद्वन्, ८ घोडन्, ९ विद्या, १० मनस्, ११ शोत्र शरीरे, १२ चुह्नम्, १३ कृष्ण चूर्णे, १४ चिकीर्षन्, १५ चोत्, १६ शत् ( शक ), १७ योध, १८ चक्षुस् ( वक्षस् ), १९ वसु ( वस्! ), २० एनस् ( एन्! ) २१ मरत्, २२ कुञ्जन् ( कुञ्ज ) २३ सत्वन्तु ( सत्वत्, सत्वन्त ), २४ इशार्ह, २५ यक्षस्, २६ ध्याकृतः\*, २७ असुर ( आसुरः ) २८ रक्षस्, २९ पिशाच, ३० अशनि, ३१ कर्यापन ( का! ), ३२ देवता, ३३ वन्धु, ३४ घोडस, ३५ धूर्त, ३६ राजा ॥

मृदुस्तिकन् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ मृदुः, तिकन् ॥  
युक्तिः ॥ चृच्छवात्स्वार्थे तिकन् प्रत्ययो भवति ॥

39. The affix तिकन् comes after मृदु (the word retaining its sense).

Thus चृच्छिका=मृदु ‘mud’. Of course this is also an optional affix not a *nitya* affix like many of the svārthika affixes enumerated in V. 4. 7.

सखौ प्रशंसायाम् ॥ ४० ॥ पदानि ॥ स, स्खौ, प्रशंसायाम् ॥

वृत्तिः ॥ प्रशंसोपाधिकेर्ये वर्तमानान् मृच्छबहात् अ इयेतौ प्रत्ययो भवतः । रूपपोपवादः ॥

40. The affix स and च come after मृद् when it means 'excellence'.

This debars the affix रूपए् V. 3. 66. Thus प्रशस्ता मृद् = मृत्सा or मृत्ता ॥ These two affixes are *nitya* or invariable, i. e. whenever superiority is to be expressed we must add these affixes. The reason for our calling it *nitya* is that the word अन्यतरस्याम् 'optionally' follows it in V. 4. 42. so that this affix is not optional. c. V. 4. 7, 10, &c.

वृक्षज्येष्ठाभ्यां तिलूतिलौ चच्छन्दसि ॥ ४१ ॥ वृक्ष, ज्येष्ठाभ्याम्, तिल्, ता-  
तिलौ, च, छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ प्रशंसायामियेव । वृक्षज्येष्ठाभ्यां प्रशंसोपाधिकेर्ये वर्तमानाभ्यां वयासंख्यं तिल्तातिलौ प्रत्ययो  
भवतः छन्दसि विषये । रूपपोपवादौ ॥

41. In the Chhandas, the affix तिल् (—ति) and ततिल् come after वृक्ष and ज्येष्ठु, when excellence is denoted.

The word प्रशंसायाम् is to be read into this sūtra. This also debars रूपए् V. 3. 66. Thus वृक्षतिः or वृक्तातिः, as, ग्रोनो मरुतो वृक्तातिमर्त्यः (Rig. Veda II. 34. 9). Similarly ज्येष्ठतातिः ॥

बहूलपार्थच्छस्कारकादन्यतरस्याम् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ बहु, अल्पार्थात्, शस्त्र,  
कारकात्, अन्यतरस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ बहूर्थाविल्वार्थाच कारकाभिधायिनः शदग्नाच छस् प्रत्ययो भवति अन्यतरस्याम् ।

42. After a word signifying much or little, comes the affix शस्त्र optionally, when the word stands in agreement with a verb (as kāraka).

No especial कारक being mentioned, all cases such as accusative &c are to be taken. Thus बहूनि दशाति = बहुशो दशाति, बहुभिर्दशाति = बहुशो दशाति ॥ So also बहुभ्यः आगच्छति or बहुश आगच्छति &c. Similarly अल्पशो दशाति = अल्पं or अल्पेन &c.

Why do we say "signifying much or little"? Observe गां दशाति, अभ्यं दशाति ॥

Why do we say "when it is a kāraka"? Observe बहूनं स्वामी "lord of many". Here the words are in genitive case and a genitive or 6th case is not a कारक or a case, dependent or related to a verb; and so the affix is not applied here.

By the word 'signifying', the synonyms of बहु and अल्प are also included. Thus शूरिशो दशाति, स्तोकशो दशाति ॥

This affix is to be applied only when the action refers to an auspicious act. Thus बहुशो दशाति = अभ्युदयिकेषु कर्मसु; अल्पशो दशाति = अनिष्टेषु कर्मसु ॥ Thus बहुशो देहि "Give much on auspicious occasions as sacrifices &c". अल्पशो देहि "give a little on unauspicious, occasions as funeral feasts &c".

संख्यैकवचनात् वीप्त्यायाम् ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ संख्या, एकवचनात्, च, वी-  
प्त्यायाम्, (शस्त्र) ॥

मृत्तिः ॥ संबकावाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य एकवचनाभ्य वीप्ताद्यां घोत्याद्यां शास् प्रत्ययो भवति अन्यतरस्त्राम् ।

43. The affix शास् comes optionally after crude forms denoting numbers, and words denoting units of a coin in the singular number, when a distributive sense is to be expressed (and the word is a kâraka).

Thus द्वौ द्वौ मोदकौ इशाति = हिंसो मोदकौ इशाति "He gives two sweet-meats to each". So also चिराः ॥ Similarly after words in the singular number as, कार्षा-पणश्चो इशाति "he gives a Karshâpaṇa coin to each". So also माषशः, पाषशः ॥ That by which the sense of unit is expressed is called eka-vachana. The words kârshâpana &c denote quantity, but their function in the sentence is to denote one-ness i. e. one to each, though in fact many are given.

Why do we say "after Numerals and units of coin"? Observe एवं च इशाति "he gives a pot to each". Why do we say "when a distributive sense is meant"? Observe द्वौ इशाति "He gives two". कार्षापणश्च इशाति "he gives a kârshâpana".

This rule of course applies when the word is in relation with a verb viz. when it is a kâraka, and not when it is in the genitive case governing another noun. As इयोर्द्योः स्वामी "Lord of two each". कार्षापणस्य कार्षापाणस्य स्वामी "Possessor of a karshapanas each". In fact the work "kârakât" of the last sûtra is understood here also. This sûtra is exception to VIII. 1. 4.

प्रतियोगे पञ्चम्यास्तसिः ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ प्रतियोगे, पञ्चम्याः, तसि ॥

मृत्तिः ॥ प्रतिना कर्मप्रवचनीयेन यागे या पञ्चमी विहिता तदन्तात्तसिः प्रत्ययो भवति ।

वाचिकम् ॥ तसिप्रकरणे आद्याचिभ्य उपसंख्यानम् ॥

44. The affix तसि comes after that Ablative case which is ordained owing to the union with the Karma-prava-chaniya word प्रति ॥

This Ablative case is ordained by Sûtra II.3.11. Thus प्रदुषः वासुदेवतः प्रति, अभिमन्तुरज्जनतः प्रति ॥ The anuvṛitti of वा "optionally" runs here also: thus it is an optional rule; we have the regular forms वासुदेवत् &c, also.

*Vart*.—The affix तसि comes after the words आदि &c: as, आदितः, मध्यतः, पार्वतः, पृष्ठतः, &c. This is an ākṛitigaṇa, no complete list being given.

अपादने, चाहीयरुहोः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ अपादने, च, अहीय, रुहोः ॥

मृत्तिः ॥ अपादने या पञ्चमी तस्याः पञ्चम्या वा तसिः प्रत्ययो भवति । तदेवपादनं हीयरुहोः संबन्धित न भवति ।

45. The affix तसि comes after that Ablative case which has the force of an Apâdâna Kâraka, except when this

apâdâna relation arises owing to the union with the verbs हीय (passive of शा) and रुह ॥

Thus आमत आगच्छति or आमात्, so also आराह् or चोरतो वभेति, अध्ययनतः or अध्ययनात् पराजयते ॥ See Sûtras I. 4, 24, 25, and 26 &c. Not so when the verbs हीय and रुह govern the ablative: as, सार्थात् हीयते, पर्वताद् अवरोहति ॥ The form हीय is given in the sûtra to indicate that the verb शा whose present tense is आहाति is to be taken, and not जिहीति ॥ Thus we have भूमित्युज्जिहीते or भूमेषुज्जिहीते ॥ How do you explain the use of "tasi" in the following well-known verse: "मन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा" ? The words here are not in the ablative, but in the Instrumental case i. e. स्वरेण वर्णेन वा हीनः ॥

अतिग्रहाव्यथनक्षेपेष्वकर्त्तरि तृतीयायाः ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ अतिग्रह, अव्यथन, क्षेपेषु, अकर्त्तरि, तृतीयायाः, (तसिः) ॥

बृत्तिः । अतिक्रम्य ग्रहो इतिग्रहः । अचलनमव्यथनम् । लेपो निन्दा । अतिग्रहादिविषय यो तृतीया तदन्तादा तसिः प्रत्ययो भवति सा चेष्ट्वकर्त्तरि न भवति ।

46. The affix tasi comes after that Instrumental case which does not denote an agent, and is governed by a verb having the sense of "to excel", "not to give way", and "to blame",

Thus वृत्तेनातिगृह्यते or वृत्ततोऽतिगृह्यते, चारित्रेण or चारित्रोऽतिगृह्यते ॥ This means when a person of good conduct surpasses others through his conduct, he is said "to have excelled through his conduct and character". So also वृत्तेन or वृत्ततो न व्यथते; similarly चरित्रेण or चरित्रतो &c, the sense being he does not succumb or is not moved owing to his strength of conduct or character. Similarly वृत्तेन or वृत्ततः क्षिप्तः, चरित्रेण or चरित्रतः क्षिप्तः "blamed owing to his bad conduct".

Why do we say "when not denoting an agent"? Observe देवदत्तेन क्षिप्तः "blamed by Devadatta".

हीयमानपापयोगाच्च ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ हीयमान, पाप, योगात्, च, (तसिः) ॥

बृत्तिः ॥ अकर्त्तरि तृतीयया इत्येव । हीयमानेन पापेन च योगो यस्य तद्वाच्चिनः शब्दात्परा या तृतीया विभक्तिरकर्त्तरि तदन्तादा तसिः प्रत्ययो भवति ।

47. And the affix tasi comes optionally after a word ending in the third case-affix, when such word is joined to the verb "hiya", or the noun "pâpa"; not denoting an agent.

The words अकर्त्तरि and तृतीयायाः are understood in this aphorism. Thus वृत्तेन हीयते or वृत्ततो हीयते ॥ चारित्रेण हीयते or चारित्रतो हीयते ॥ So also in construction with the word पाप, as, वृत्तेन पापः or वृत्ततः पापः ॥ चारित्रेण पापः or चारित्रतः पापः ॥ This

use of the affix is in places other than those where censure is meant: in other words, it comes where no censure is implied but a simple fact is mentioned. Where censure is implied, the affix tasi would come by force of the preceding aphorism V. 4. 46.

The word अकर्तरि being understood here also, the affix does not come when the 3rd case-affix has the force of an agent: as देवहनेन हीयते ॥

षष्ठ्या व्याश्रये ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ षष्ठ्याः, व्याश्रये, (तसिः) ॥

वृत्तिः ॥ नानापक्षसमाश्रयो व्याश्रयः । व्याश्रये गम्यमाने षष्ठपन्ताद् वा तसिः प्रत्ययो भवति ।

48. The affix tasi comes optionally after a word ending in the sixth case, when the sense is that of a party-name or faction.

Taking sides with one faction or another is called व्याश्रयः ॥ Thus देवा अर्जुनस्य पक्षेऽभवन् = देवा अर्जुनतोऽभवन् ॥ ‘The Devas became Arjunites’. So also आदित्याः कर्णतोऽभवन् “The Adityas became Karnāites”.

Why do we say “when it denotes a Party-name?” Observe, वृक्षस्य शाखा “the branch of the tree”.

रोगाच्चापनयने ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ रोगात्, च, अपनयने, (तसि) ॥

वृत्तिः ॥ रोगो व्याधिः । तद्वाचिनः शङ्खाचाच चटी विनक्षिः, तदन्तादा तसिः प्रत्ययो भवति अपनयने गम्यमाने ।

49. The affix tasi comes optionally after a word denoting a disease, ending in the sixth case, when the healing of the same is denoted.

The word रोग means ‘disease’, and अपनयन means ‘healing’, ‘curing’. Thus प्रवाहिकाद्याः प्रतीकारं कुरु = प्रवाहिकातः कुरु; so also छिईकातः कुरु ॥

Why do we say ‘when healing is meant?’ Observe प्रवाहिकाद्याः प्रकोपनं कुरु ॥

अभूततद्वावे कुभूतस्तियोगे संपद्यकर्तरि च्चिः ॥ ५० ॥ पदानि ॥ अभूततद्वावे, कु, भू, अस्ति, योगे, सम्पद्य, कर्तरि, च्चिः ॥

वृत्तिः ॥ कारणस्य विकारपैष भूतस्य तदात्मना भावोऽभूततद्वावः । संपद्यते: कर्त्ता संपद्यकर्त्ता । संपद्यकर्तरि वर्तमानात्प्रातिपदिकावभूत तद्वावे गम्यमाने कुभूतस्ति भिर्दातुभियोगे च्चिः प्रत्ययो भवति ।

50. The affix chvi comes after a word, when the agent has attained to the new state expressed by the word, what the thing previously was not, and when the verbs क्रि ‘to make’, भू ‘to be’, and अस्त् ‘to be’ are conjoined with it.

The words अभूततद्वावे are not words of Pāṇini, but of the Vārtika-Kāra, and read into the sūtra by the author of Kāśikā. When something or somebody has become that which is expressed by the stem, then this affix च्चिः

is added. When the cause of a thing arrives at the state of being that very thing so produced, it is said to be abhūtatadbhāva—'the state of that what it was not'. The agent of the action of attaining is called sampadya kartā. Thus अशुद्धः शुद्धः सम्पद्यते, तं करोति = शुद्धी करोति "he whitens"—when some one who is not white becomes white i. e. some one makes him so, then we say शुद्धी करोति ॥ So also शुद्धी भवति, शुद्धी स्यात् = मलिनं शुद्धी भवति ॥ The word शुद्धी is thus formed :—शुद्ध + च्वि = शुद्धू + ई + (the अ of śukla is changed into ई by VII. 4. 32, and the whole affix is elided by VI. 1. 67) = शुद्धी ॥ Similarly घटी करोति घृण् 'he makes a jar of the clay': घटी भवति, घटी स्यात् ॥

Why do we say 'becoming that what it was not'? Observe शुद्ध करोति 'he makes white'. Here the thing that has been made white is not expressed, and hence no affixing takes place.

Why do we say "when conjoined with the verbs कृ, भृ and अस?" Observe अशुद्धः शुद्धो जायते The verb here is जन् 'to produce', and hence no affixing. Why have we used the words sampadya kartari 'the agent that has attained', for even without their use, the words abhūta-tadbhava 'becoming what the thing previously was not', would imply that the attainment was of the agent? The use of sampadya-kartari shows that the attainment spoken of here should be of the 'agent', and not of any other kāraka, as, अदेवगृहे देवगृहे भवति 'becoming in the temple what was not before in the temple; such as a tree &c'. Here the kāraka is locative and not agent, and the becoming of what the thing previously was not refers to location and not to agency.. Hence no affix is added here.

अर्हमेनश्चक्षुश्चेतोरहोरजसां लोपश्च ॥५१॥ पदानि ॥ अरुस्, मनस्, चक्षुष्, चेतस्, रहस्, रजसाम् लोपः, च ॥

वृच्चिः ॥ अरुः प्रभूतीनामन्तस्य लोपो भवति विश्वा प्रत्ययः ।

51. The affix chvi comes after the words arus, manas, chakshus, chetas, rahas, and rajas, and there is elision of their final consonant.

The affix च्वि would have come after these words by force of the last sūtra which is of universal application : the present sūtra is made in order to teach the elision of the consonant. Thus अनरुरुः सम्पद्यते, तं करोति = अरु करोति, अरु भवति, अरु स्यात् ॥ So also उम्मनी करोति, भवति or स्यात्, so also उच्छू, विच्छी, विरही, and विरजी करोति or भवति or स्यात् ॥ The short उ of अरु and अक्षु is lengthened by VII. 4. 26, and the अ of the other words is changed into ई by VII. 4. 32.

विभाषा साति कात्स्ये ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ विभाषा, साति कात्स्ये ॥

वृत्तिः ॥ अभूततज्जावे कृम्भूतियोगे संपद्यकर्तीति सर्वमनुवत्तते । अस्मिन्नियते विभाषा साति: प्रत्ययो भवति कात्स्ये गम्यमाने ।

52. The affix sāti may be employed optionally in the sense of chvi, when something is changed in all its parts into something else.

The whole phrase "when the agent has attained to a state it previously had not and the verbs कृ, भू and asti are in conjunction", is understood here. The affix साति is employed when the original is changed in its totality (कुर्स्तन्). Thus अग्निसाद् भवति शश्वम् "the whole weapon is in a blaze—has become fire". We may also say अग्नी भवति शश्वम् ॥ So also उदकसाद् भवति लवणम् or उदकी भवति लवणम् "The salt becomes all water".

Why do we say "in its totality"? Observe एकेदशेन पटः शुद्धी भवति "the cloth whitens in part".

The word "optionally" shows that the affix chvi also comes in the same sense. While the optional affixing of these terminations chvi, sāti &c is governed by the Mahā-vibhāshā of sūtra IV. i. 82 (see V. 3. 1).

अभिविधौ संपदा च ॥५३॥ पदानि ॥ अभिविधौ, सम्पदा, च, (साति) ॥

चृत्तिः ॥ अभिविधिरभिव्याप्तिः । अभिविधौ गम्यमाने चित्विषये सातिः प्रत्ययो भवति संपदा योगे, चक्र-  
राकृश्वास्तिभिश्च ।

53. The affix sāti comes after a word in the sense of chvi, when it is in construction with the verb sam-pad, and the meaning is that all things of a kind are changed into something else, though partially.

The word अभिविधिः means 'pervasion'. The force of the word च in the sūtra is that the same sense is expressed when the verbs कृ, भू and अस् are in construction as well. By drawing the anuvṛtti of the word vibhāshā into this sūtra, we may, in the alternative, employ the affix चित्ति in the same sense of abhividhi; but then it must be followed by the verbs कृ, भू and अस् only and not by the verb संपद ॥

Thus अग्निसात् संपदते or अग्निसात् भवति; उदकसात् संपदते or भवति &c. Or उदकी भवति or अग्नी भवति ॥

What is the difference between the words abhividhi and kārtṣnya of these two sūtras? Where *all* things of similar origin get changed, though it be partially only, it is called abhividhivikāra. As, अस्यां सेनाथाम् उत्पातेन सर्वम् शश्वम् अग्निसात् संपदते; or वर्षाणि सर्वम् लवणम् उदकसात् संपदते ॥ Here सर्व has the force of प्रकार कास्त्वये, namely, *all* things belonging to the kind of weapons such as swords, lances and all things of the nature of salt, but not these things individually in its totality. While the word kārtṣnya means that one thing in all its parts assumes the form of another thing. In short, the difference between these two words is this: when *one* object is changed in *all* its parts,

also चपटनपटा करोति ॥ Why do we say "when इति does not follow"? Observe पटिति करोति (VI. 1. 98). The च् of डाच् is for the sake of accent, it prevents the circumflex (swarita) accent. Thus, पटपटौ+भैसि ॥ Here first the अ of भसि which was udātta, becomes anudātta by VIII. 1. 28. Then by VIII. 2. 5, औ of ए and अ\_ of भसि coalesce into an udātta आ॒, as पटपटौसि ॥ But then comes in rule VIII. 2. 6 which would make this आ optionally svarita, the indicatory च् prevents it. Some read द्व्यजवरार्थात्, the य् however does not change the sense.

कुओ द्वितीयतृतीयशम्बवीजात्कष्टौ ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ कुञ्जः द्वितीय, शम्ब, वीजात्, कुपौ, (डाच्) ॥

वृत्तिः ॥ द्वितीयतृतीयादिभ्यः शब्देभ्यः कृषावभिधेयायां डाच् प्रत्ययो भवति कुओ योगे नान्यत्र ॥

58. The affix dâch comes after the words dvitiya, tritîya, samba, and bija when connected with the verb kri, and meaning to plough in such a way.

The repetition of the word कु in this sûtra indicates that the भ् and अस्ति are not to be taken. Thus द्वितीया करोति = द्वितीयं कर्षे (= विलेखनं) करोति 'he makes the second ploughing of the field'. So also तृतीया करोति, शम्बा करोति 'he makes the field ploughed contrariwise to what it was ploughed before' = अनुलोमं कुपुं सेच्व उनः प्रतिलोमं कृत्वात् ॥ So also वाजी करोति = सहजेन विलेखनं करोति ॥

Why do we say when meaning "to plough"? Observe द्वितीयं करोति पदम् ॥

संख्यायाश्च गुणान्तायाः ॥ ५९ ॥ संख्यायाः, च, गुणान्तायाः, (डाच्) ॥

वृत्तिः ॥ कुम इत्यनुवर्त्तते, कृषाविति च । संख्यावाचिनः शब्दस्य गुणशब्दो इत्त समीपे यत्र संभवति सा संख्या गुणान्तेत्युच्यते । तादृशात्प्रातिपदिकात्कृषावभिधेयायां डाच् प्रत्ययो भवति कुओ योगे ॥

59. The affix dâch comes after a Numeral followed by the word guna, the sense being to plough so many times.

The word कु is understood here. Thus द्विगुण or चिंगुण करोति क्षेच्वम् "he ploughs the field twice or thrice" = द्विगुणं विलेखनं करोति क्षेच्वस्य ॥

Why do we say "when meaning to plough"? Observe द्विगुणां करोति रज्ञुम् "he doubles the rope".

समयाच्च यापनायाम् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ समयात्, च, यापनायाम्, (डाच्) ॥

वृत्तिः ॥ कुम इत्यवे । कृषाविति निवृत्तम् । कर्तव्यस्यावसरमास्ति: समयस्त्रस्यातिक्रमणं यापना । समय-शब्दश्यापनायां गम्यमानायां डाच् प्रत्ययो भवति कुओ योगे ॥

60. The affix dâch comes after the word samaya when कु follows, when the sense is that of 'neglecting'.

The word कु is understood here also. The anuvṛitti of कृष ceases. The getting of leisure from the duties is called समय or 'time'; the neglect or loss of such time is meant by the word यापना ॥ Thus समया करोति = कालक्षेपं करोति

(अया मे पारवद्यं, श्वः परश्वो वास्य समय इत्येवं यो बहुषु दिवसेषु अतिवर्त्तते, स एवमुच्यते) 'who procrastinates'. Why do we say when the sense is that "neglecting"? Observe समयं करोति "he makes time".

**सपत्ननिष्पत्नादतिव्यथने ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सपत्र, निष्पत्नात्, अतिव्यथने ॥**  
वृत्तिः ॥ कृष्ण इत्येव । सपत्ननिष्पत्नादाभ्यामतिव्यथने दाच् प्रत्ययो भवति कृष्णो योगे सति ॥

61. The affix दाच् comes after the words sapatra, and nishpatra followed by the verb क्रि, when the sense is that of causing intense pain.

The word कृ is understood here also. The word ati-vyathana means violent pain. Thus सपत्रा करोति शूरं व्याधः = सपत्रं शरमस्य शरीरं प्रवेदायति "the hunter pierces the stag with the arrow so violently that the feathered part of the arrow also enters the body". So also निष्पत्रा करोति = शशीराच्च छरमपरपार्ष्वे निष्क्रान्तवति "he pierces so violently that the arrow entering one side comes out of the other with its feathers". Why do we say when meaning to cause violent pain"? Observe सपत्रं वृक्षं करोति जलसेचकः, निष्पत्रं वृक्षतलं करोति भूमिशोधकः ॥

**निष्कुलानिष्कोषणे ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ निष्कुलात्, निष्कोषणे, (डाच्) ॥**  
वृत्तिः ॥ कृष्ण इत्येव । निष्कुलशब्दानिष्कोषणे वर्तमानाल्क्ष्यो योग दाच् प्रत्ययो भवति ॥

62. The affix दाच् comes after the word nishkula followed by the verb कृ, when the sense is 'to disembowel'.

The verb कृ should be read into the sūtra. The word निष्कोषण means to bring the inner organs out, or to eviscerate. Thus निष्कुला करोति पशून् "he disembowels or guts the animals". निष्कुला करोति शङ्खिम् "he takes out the kernel or seeds of the pomegranite". Why do we say "when meaning to disembowel or take out the kernel"? Observe निष्कुलान् करोति शबून् "he makes the enemies family-less".

**सुखप्रियादानुलोम्ये ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ सुख, प्रियात्, आनुलोम्ये (डाच्) ॥**  
वृत्तिः ॥ सुखप्रियशब्दाभ्यामानुलोम्ये वर्तमानाद्यां कृष्णो योगे दाच् प्रत्ययो भवति ।

63. The affix दाच् comes after the words sukha and priya, followed by क्रि, when the meaning is ('to concede' 'gratify') 'to go with the grain'.

The word आनुलोम्य means 'agreeability', 'to conform to the wishes of the object of adoration'. Thus भुखा करोति, प्रिया करोति स्वामिनम् = स्वाम्यादेवित्तं सारा ध्यति "tries to please the heart of the master &c". This affix comes when, while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please [another by such an act. Otherwise observe: सुखं करोति or प्रियं करोति औषधपानम् "the drinking of medicines gives pleasure &c".

**दुःखात्प्रातिलोम्ये ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ दुःखात्, प्रातिलोम्ये, (डाच्) ॥**

वृत्तिः ॥ कृम इत्येव । दुःखशब्दावातिपरिक्रान्त्या तिलोन्मय गम्यमाने डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योगे ॥

64. The affix dâch comes after the word duhkha followed by kri, when meaning to do something against the grain or “to contravene”.

The verb कृ is understood and prâtilomya means ‘to oppose’ or “to act against another’s wishes”, “to pain the heart of one’s master &c”. As दुःखा करोति शब्दः “the servant pains the master”.

Why do we say “when meaning to go against the grain”? Observe दुःखं करोति कदन्म् ॥

**शूलात्पाके ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शूलात्, पाके, डाच् ॥**

वृत्तिः ॥ कृम इत्येव । शूलशब्दात्पाकविषये डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योगे ॥

65. The affix dâch comes after the word śula followed by kri, when the sense is that of roasting.

Thus शूलं पचति = शूला करोति मांसम् “he roasts the meat on a spit”. Why do we say “when meaning to roast”? Observe शूलं करोति कदन्म् “the bad food causes colic”.

**सत्यादशपथे ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ सत्यात्, अशपथे, (डाच्) ॥**

वृत्तिः ॥ कृम इत्येव । सत्यशब्दादशपथे डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योगे ॥

66. The affix dâch comes after the word satya, followed by kri, when not meaning to swear.

The word सत्य means ‘truth’ as opposed to ‘falsehood’. Sometimes it means to swear, as in the sentence “सत्येन शापयेद् विप्रम्” ॥ This latter sense is prohibited. Thus सत्या करोति वनिक् भाण्डम् “the merchant concludes the bargain of the goods i. e. he settles that he will purchase these wares”. Why do we say ‘when not meaning to swear’? Observe सत्यं करोति ब्राह्मणः “the Brahmana swears”.

**मद्रात्परिवापणे ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ मद्रात्, परिवापणे, (डाच्) ॥**

वृत्तिः ॥ कृम इत्येव । मद्रशब्दात्परिवापणे डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योगे ॥

67. The affix dâch comes after the word madra followed by kri, in the sense of ‘to shave’.

The word परिवापण means ‘to shave’ ‘to raze’. The word मद्र means ‘auspicious’. Thus मङ्गलं मुण्डनं करोति = मद्रा करोति ॥

*Vārt* :—So also after the word भद्रा ; as भद्रा करोति नापितं कुमारं “the barber shaves the hair of the boy on the auspicious occasion”.

Why do we say when meaning ‘to shave’. Observe मद्रं or भद्रं करोति ॥

समासान्ताः ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ समासान्तः ॥

वृत्तिः ॥ अधिकारोयमापादपरिसमाप्ते, ये प्रत्यया विहितास्ते समासस्यान्तावयवा एकदेशा भवन्ति, तद्भवन्ति गृह्णन्तश्चित् वेदितव्यम् ।

68. The following affixes are added to the ends of compounds without changing their sense.

This is an adhikāra or regulating sūtra : and governs all sūtras upto the end of this chapter. All the affixes to be ordained here after become the final part and integral portion of a compound, so that whenever a compound is formed, these affixes must be added to complete the compound. These affixes are useful in forming the Avyayī bhāva, the Dvigu, the Dvandva, the Tatpurusha and the Bahu-vṛihi compounds : in fact so long as these affixes are not added, the compounds do not get the designation of Avyayībhāva &c. Thus उप + राजन् = उपराजन् : now before this word can be properly called an Avyayībhāva, we must elide the final अन् by adding the samāsānta affix टच् (V. 4. 108), and we get the form उपराज, to which अन् is added by II. 4. 83 and we have उपराजम्, so also अधिराजं ॥ So also द्विषुरी, त्रिषुरी the samāsānta अ being added to षुर् by V. 4. 74, then the feminine affix इंप् by IV. 1. 21, the whole word द्विषुरा being called Dvigu. So also, कटकवल्यायनी and शङ्खनूपुरिणी ॥ Here the affix इनि (V. 2. 128) is added to the whole, samāsānta word कटकवल्य &c which gets the name of Dvandva. Similarly विधुरः (दिगतोषुरः), द्रेषुरः (प्रगतोषुरः). Here the whole samāsānta (V. 4. 74) word gets the name of Tatpurusha, and hence the first member retains its accent by VI. 2. 2, namely udāttā. (phiṭ IV. 12 and 13) उच्चैषुरः, नीचैषुरः being Bahuvrīhi, the first member retains its accent, namely acute on the final, as उचैः, नीचैः have been taught as antodāttā in the very list of Svarādi (I. 1. 37).

As a general rule all affixes come at the *end* of a word (II. 1. 2), what is the use of employing the word "anta" in this sūtra ? It means that when words like avyayībhāva &c are employed, they mean words having those affixes already at their end. Thus the Dvigu compound of द्वि + षुर् = द्विषुर् + अ (V. 4. 74) = द्विषुरः so that when rule IV. 1. 21 says that the feminine of Dvigu compounds ending in अ take इं, it refers to Dvigu compounds which have already taken the samāsānta affix अ, otherwise the rule IV. 1. 21 would not have applied, for strictly speaking द्विषुर् ends in इं and not in अ ॥ Similarly rule V. 2. 128 ordaining इनि after Dvandva compounds, means that the affix comes after a Dvandva compound that has already taken the samasānta affix टच् (V. 4. 106), as कोश + निषद् = कोश + निषद् + टच् (V. 4. 106) कोशनिषद्, कोशनिषदिनि ॥

न पूजनात् ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ न, पूजनात् (समासान्ताः) ॥

वृत्तिः ॥ यान् शब्दानुपादाव समासान्ता विधीयन्ते राजाहः सखिभ्यष्टजित्येवमादीन् यदा ते पूजनात् पूजन-वचनात्परे भवन्ति तदा समासान्तो न भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ पूजायां स्वतिप्रहणं कर्तव्यम् ॥ वा० ॥ प्राग्बहुत्रीहिम्बहणं च कर्तव्यम् ॥

69. The samāsānta affixes are not applied to those words, the first member of which is a word expressing praise.

Later on will be mentioned certain words which when standing as member in a compound take these samāsānta affixes. The present rule prohibits the application of those affixes when such words are preceded by a word expressing praise. Thus V. 4. 91 ordains the affix दृश् when the word राज्‌य enters a compound, as, महा + राज्‌न् = महा + राज्‌न् + दृश् = महाराजः, and not महा-राजा ॥ But भुराजा, अतिराजा, so also भुगौः, अतिगौः (V. 4. 92 prohibited).

*Vārt* :—The word expressing praise must be भु or अति and not any word expressing praise in general. Therefore, the prohibition does not apply in परमराजः and परमगदः ॥

*Vārt* :—This prohibition applies up to sūtra V. 4. 113 exclusive. Thus खुसकृथः, अतिसकृथः, स्वकृथः, अत्यकृथः, here the affix दृश् (V. 4. 113) is not prohibited.

किमः ध्येषे ॥ ७० ॥ पदानि ॥ किमः, ध्येषे, (समासान्तः, न) ॥

वृत्तिः ॥ ध्येषे यः किंशब्दस्ततः परस्य समासान्तो न भवति ॥

70. The samāsānta affix is not applied to a word preceded by किम् in the sense of reproach.

Thus किं + राज्‌न् = किराज्‌न् as किराजा यो न रक्षति “He is no-king who does not protect”. किंसखा योऽभिद्रुष्टिः, किंगौर्यो न वहति ॥ (V. 4. 91, V. 4. 92, II. 1. 64). The compounding here takes place by Rule II. 1. 64.

Why do we say ‘when meaning reproach’? Observe कस्य राजा = किराज् किंसखः, किंगदः ॥

नन्नस्तत्पुरुषात् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ नन्नः, तत्पुरुषात्, (समासान्तः, न) ॥  
वृत्तिः ॥ परे वक्ष्यमाणा ये राजादयस्तदन्तात्तपुरुषात्समासान्तो न भवति ।

71. The samāsānta affix does not come after a Tatpurusha compound of words like rājan &c, herein taught, when the negative particle न precedes them.

Thus अराजा, असखा, अगौः (V. 4. 91 and 92 prohibited). Why do we say “after a Tatpurusha compound?” The same words preceded by the negative particle will take the samāsānta affix when forming compounds other than Tatpurusha, as अणूचो मानवकः, अघुरं शकटम् ॥ (V. 4. 74 applied).

पथो विभाषा ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पथः, विभाषा, (समासान्तः) ॥

वृत्तिः ॥ नन्नस्तत्पुरुषादिति वर्तते । नन्नः परो यः पथिनशब्दस्तदन्तात्तपुरुषात्समासान्तो विभाषा न भवति ॥

72. The samāsānta affix does not optionally come after a Tatpurusha compound of the word पथिन् with नन्न ॥

This declares an option, where under the last sūtra the omission would have been necessary. Thus अपयम् or अपन्नाः ॥ (See V. 4. 74 and II. 4. 30).

बहुवीहौ संख्येये डजवहुगणात् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ बहुवीहौ, संख्येये, डच्, अवहु, गणात् ॥

वृत्तिः ॥ संख्येये यो बहुवीहिर्वर्तते तस्माद्वहुगणान्ताऽऽडच् प्रत्ययो भवति ॥ चार्चिकम् ॥ डच् प्रकरणे संख्यायास्तत्पुरुषस्योपसंख्यानं कर्तव्यं निर्खिशावर्थम् ॥

73. The affix dach comes after a Bahuvrīhi compound denoting numeral, except when the last term of such compound is bahu and gaṇa.

This Bahuvrīhi is formed by rule II. 2. 25. Thus उपदशाः, उपविशाः, उपचिंशाः, वासनदशाः, अदूरदशाः, अधिकदशाः, द्वित्राः, पञ्चशाः, पञ्चदशाः ॥

Why do we say 'denoting a numeral'? Observe चित्रगुः, शबलगुः ॥ Why do we say 'not after bahu and gaṇa'? Observe, उपबहवः, उपगणः ॥ The difference here is in the accent for had डच् been added, it would have made the final of उपगण acute, but it not being so, the first member retains its accent, namely acute on the first.

*Vart* :—The Tatpurusha compounds of numerals like निर्खिशा &c, take also the affix डच् ॥ Thus निर्गतानि चिशतः = निर्खिशानि वर्षाणि देवदत्तस्य 'Devadatta is more than thirty years old' ॥ निर्गतेन्धिशतांयुलिम्बः = निर्खिशाः खद्धः 'the sword is more than thirty fingers long'.

ऋक्पूरव्युःपथामानक्षे ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ ऋक्, पूः, अप्, धूर्, पथाम्, अ, अनक्षे ॥ वृत्तिः ॥ बहुवीहाविति न स्वर्च्यते । सामान्येन विधानम् । ऋक् पुर् अप् धूर् पथिन् इत्येवमन्तानां समासानामकारः प्रत्ययो भवति समासान्तोऽस्यै न ॥

74. The affix अ comes after rik, pur, ap, dhūr and pathin when finals in a compound, but not so when dhūr is in conjunction with aksha.

The anuvritti of the word bahuvrihi does not enter here. It applies to all compounds in general. The word अनक्षे qualifies धूर्, as it cannot qualify the words ऋक् &c.

Thus अनृचः बहूचः, अर्द्धचः, पूरः as, ललाटपुरम्, नान्दीपुरम् ॥ ap as, हीपम् = (द्विर्गता व्यापो यस्मिन्) = द्वि + अप् = द्वि + ईप् (VI. 3. 97) = द्वीपं, अन्तरीपम्, समीपम् ॥ dhur, as, राजधुरा, महाधुरा ॥ pathin, as, जलपथः ॥

Why do we say "when not in conjunction with अक्ष?" Observe, अक्षस्य धूः = अक्षाधूः, दृढधूरक्षः ॥

The words अनृचः and बहूचः apply to students of Rik: thus अनृचः means "a boy who has not read the Rik". बहूचः "a Brahmana who has read many

Rig verses". The affix अच् is not applied when it refers to the Vedas, as अगृक् साम, वहृक् सूक्तम् ॥

अच् प्रत्यन्ववपूर्वात्सामलोम्नः ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ अच् प्रति, अनु, अव, पूर्वात्, साम, लोम्नः ॥

वृत्तिः ॥ प्रति अनु अव इत्यवंपूर्वात्सामान्तालोमान्ताच समासादच् प्रत्ययो भवति ॥

कृष्णोदकपाण्डुपूर्वाया भूमेरस्य प्रत्ययः स्मृतः ।

गोदावर्याच नद्याच संख्याच्च उत्तरे यदि ॥

75. The affix ach comes after the words sāman and loman, when prati, anu and ava precede them.

As प्रात्सामम्, अनुसामम्, अवसामम् ॥ प्रतिलोमम्, अनुलोमम्, अवलोमम् ॥

*Vart* :—The affix अच् comes after the word भूमि preceded by the words कृष्ण, उदक्, पाण्डु, and also after the words गोदावरी and नदी when preceded by a numeral. As, कृष्णभूमः पाण्डुभूमः, उदकभूमः ॥ पञ्चनदम्, सप्तगोदावरम् (see II. I. 20).

*Vart* :—The affix अच् is added to भूमि when preceded by a numeral. As, द्विभूमः प्रात्सामः, त्रिभूमः &c, दशभूमकं सूत्रं ॥ This affix is added to words other than those mentioned above: as पदनामः, उर्जनामः, समराचः, शीर्घराचः, अराचः ॥ Here the affix अच् is added to नामि and रात्रि ॥ All this can be done by dividing the above sūtra into two parts viz. (1) अच् (2) प्रत्यन्व &c. That is अच् comes after all compounds and (2) after सामन् and लोमन् preceded by प्रति &c.

अक्षणो ऽदर्शनात् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अक्षणः, आदर्शनात्, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ अजिव्यनुवर्तते । दर्शनावन्पत्र यो ऽक्षिदावस्तदन्तादच् प्रत्ययो भवति ॥

76. The affix ach comes after the word akshi when not meaning 'the eye'.

The word अच् is understood here. Thus लवणाक्षम्, पुष्कराक्षम् ॥ These are Tatpurusha metaphors formed by II. I. 56.

Why do we say "when not meaning the eye"? Observe आदर्शात्ति ॥ How do you explain the forms कवराक्षः, गवाक्षः, which apparently contradict this rule, because कवराक्ष is a many-holed leather horse-veil through which the horses can see, and so also गवाक्ष is a window through which men see? This is no fault. The word दर्शन in the sūtra does not mean 'to see', here, but is a synonym of 'eye'.

अचतुरविचतुरसुचतुरस्तीर्पुंसधेन्वन्दुहर्क्षसामवाङ्मनसाक्षिभूवदारगबोर्वष्टीवप-  
दष्टीवनकंदिवरात्रिदिवाहर्दिवसरजसनिदिश्चेयसपुरुषायुषद्व्यायुषव्यायुषगर्यज्ञुषजातो  
क्षमहोक्षवृद्धोक्षोपशुनगोष्टुश्वाः ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ अचतुर, विचतुर, सुचतुर, स्तीर्पुंसौ,  
धेन्वन्दुह, ऋक्साम, वाङ्मनस, आक्षिभूव, दारगव, उर्वष्टीव, पदष्टीव, नक्तं दिव,  
रात्रिनिदिव, अहार्दिव, सरजस, निश्चेयस, पुरुषायुष, द्रव्यायुष, त्र्यायुष, त्रुग्यज्ञुष, जातो-  
क्ष, महोक्ष, वृद्धोक्ष, उपशुन, गोष्टुश्वाः ॥

वृत्तिः ॥ अच्चत्यवान्ता एते शब्दा निपात्यन्ते । समोस व्यवस्थापि निपातनोदेश प्रतिपत्तच्छा ।  
वार्त्तिकम् ॥ चतुरो उच्चकरणे ज्युपाम्यासुपसंख्यानम् ॥

77. The following words are irregularly formed by adding the affix ach :—achatura, vichatura, suchatura, stri-puñsa, dhenv-anañuhau, rik-sâme, vân-manase, akshibhruvam, dâra-gavam, ûrvashîvam, padašhîvam, naktam-divam, râtrim-divam, ahar-divam, sarajasam, nih-śreyasam, purushâ-yusham, dvâyâ-yusham, tryâ-yusham, rig-yajusham, jâto-kshah, maho-kshah, vriddho-kshah, upaśunam, and go-shthaśvah.

The first three of these words are Bahuvrîhi : अच्चतुरः = अदृश्यान्यविद्यमानानि वा चत्वारि यस्य ‘that whose four are absent or non-existent’. चतुरः = विगतानि चत्वारि यस्य “whose four are gone”. भुच्चतुरः = शोभनानि चत्वारि यस्य ‘whose four are good’.

The next eleven words are Dvandva compounds. They are clear. Thus स्त्री च पुर्णश्च = स्त्रीपुर्णसौ ‘the man and woman’ but not here स्त्रिया: पुरान् (स्त्रीयं प्रति पुरान् श्च) = स्त्रीपुरान् “a brave towards women only”. धेनुश्च अनड्डांश्च = धेन्यनड्डहौ “cow and bull”. ऋक् च साम च = ऋक्सामे “the Rik and the Saman”. वाक् च मनश्च = वाद्यमनसे “the speech and mind”. अक्षिं च भ्रूवौ च = अक्षिभ्रूवम् “the eye the brow”. The compound is singular as being parts of members of human body, (II. 4. 2). दाराश्च गावश्च = दारगवम् “the wives and cows”. रात्रि च दिवा च = रात्रिदिवम् ॥ ऊरु + अटीवन्तौ + अच् = ऊर्यटीवम् ॥ Here the final syllable (called इ) is elided : so also पातौ + अटीवन्तौ = पद् + अटीव् + अच् = पदटीवम् ॥ नक्तं च दिवा च = नक्तंदिवं ‘by night and day’. These are two indeclinables having the force of locative, and this compounding is also irregular. The words अहर् and दिवा both mean ‘day’: the compound अहर्दिवम् is not, however, a superfluous compound of two synonyms. It is used here in a distributive sense = अहन्यहनि “day by day”. The word सरजसम् is an Avyayîbhâva, meaning ‘all’, as सरजसमभ्यवहरति ॥ The affix does not come when it is a Bahuvrîhi : as सह+रजता=सरजः पक्षजम् ॥ The word निः श्रेवसे = निश्चितं श्रेवः and is a Tatpurusha : but not so in निश्रेवसकः पुरुषः ॥ Then is the word पुरुषायुषम् a Genitive Tatpurusha = पुरुषस्यायुः ॥ Not so when it is a Dvandva, as पुरुषश्च आयुश्च = पुरुषायुषी ॥ The words द्वायुषम् and उद्वायुषम् are Samâhâra Dvigu compounds. Therefore not here, द्वयोरायुः = द्वायुः, उद्वयोरायुः ॥ The word ऋग्यनुष्ठम् is a Dvandva. Therefore not here ऋग्यनुस्थोन्मुखस्य = ऋग्यनुरुप्तुष्ठः (अ ऋचोयज्ञापि मन्यते) ॥ The three words ending in उक्तं are Karmadhâraya. Not so when these are Bahuvrîhi : as जातोक्ता ब्राह्मणाः &c. The word उपगुनश्च is an Avyayîbhâva = शुनः समीपम् ॥ Here the non-elision of the final syllable, and

the change of व of अन् into उ (samprasāraṇa), are irregular. The word गोष्ठवः is a Locative Tatpurusha, as गोष्ठेऽध्याः = गोष्ठवः ॥

*Vārt* :—The affix अच् comes after अत्रुर् when preceded by त्रि and रक्, as त्रिचतुराः, उपचतुराः ॥

ब्रह्महस्तिभ्यां वर्चसः ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ ब्रह्म, हस्तिभ्याम्, वर्चसः, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ ब्रह्महस्तिभ्यां परो यो वर्चःशब्दस्तदन्तात्समासादच्चप्रत्ययो भवति ॥  
वार्तिकम् ॥ पल्लधराजभ्यां चेति वच्चव्यम् ॥

78. The affix ach comes after the word varchas, when preceded in a compound by the words Brahma or hasti.

Thus ब्रह्मवर्चसम्, हस्तिवर्चसम् ॥ Varchas means 'light', 'strength'.

*Vārt* :—So also when Varchas is preceded by the words pallya and rājanः as, पल्ल्यवर्चसम्, राजवर्चसम् ॥

अवसमन्धेभ्यस्तमसः ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ अव, सम, अन्धेभ्यः, तमसः, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ अव सम् अन्ध इत्येतेभ्यो यः परस्मैशब्दस्तदन्तात्समासादच्च प्रत्ययो भवति ॥

79. The affix ach comes after the word tamas when preceded by the words ava, sam and andha in a compound.

Thus अवतमसम्, सन्तमसम्, अन्धतमसम् ॥

श्वसो वसीयःश्रेयसः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ श्वसः, वसीयः, श्रेयसः, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ श्वसः परौ यौ वसीयः श्रेयःशब्दौ तदन्तात्समासादच्च प्रत्ययो भवति ॥

80. The affix ach comes after the words vasiyas and streyas, when they follow the word śvas in a compound.

Thus श्वोवसीयसम्, श्वःश्रेयसम् ॥ These compounds belong to the class of Mayūrvavyānsakādi (II. I. 72). The word श्वः is usually employed in blessing or praising the object expressed by the second term. Thus श्वः श्रेयसम् ते भूयात् = श्वोभन्नं श्रेयस्ते भूयात् ॥ The word श्वोवसीयसम् is a synonym of श्वः श्रेयसम् ॥ The word वसीयः is derived from वसु meaning "praiseworthy", "rich", by adding the affix ईवसुन् (V. 3. 57).

अन्ववत्पाद्रहसः ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ अनु, अव, तसात्, रहसः, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ अनु अव तस इत्येतेभ्यः परो यो रहसशब्दस्तदन्तात्समासादच्च प्रत्ययो भवति ॥

81. The affix ach comes after the word rahas, when it follows anu, ava, and tapta in a compound.

Thus अनुरहसम्, अवरहसम्, तसरहसम् ॥

प्रतेष्वरसः सप्तमीस्थात् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ प्रतेः, उरसः, सप्तमीस्थात्, (अच्) ॥  
वृत्तिः ॥ प्रतेः परो य उरःशब्दस्तदन्तात्समासासादच्च प्रत्ययो भवति स चेदुरःशब्दः सप्तमीस्थो भवति ॥

82. The affix ach comes after the word uras when it follows the word prati in a compound, and it has the sense of the locative.

Thus प्रत्युरसम् = उरसि वत्तर्त ॥ This is an Avyayibhava compound, "the indeclinable having the force of a vibhakti (II. 1. 6).

Why do we say "when having the sense of the locative?" Observe प्रत्युरः = प्रतिगतमुरः ॥

अनुगवमायामे ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ अनुगवम्, आयामे, (अच्) ॥

वृत्तिः ॥ अनुगवमित्यच् प्रत्ययान्तं निपात्यते आयामेऽभिधेये ॥

83. The word anugava is irregularly formed by adding the affix ach, and has the sense of "suited to the length of the cows".

Thus अनुगवं यानं "the chariot suited to the length of the oxen". This compound is formed by II. 1. 16. Why do we say when meaning "the length"? Observe, यां पश्चाद् = अनुगु ॥

द्विस्तावा त्रिस्तावा वेदिः ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ द्विस्तावा, त्रिस्तावा, वेदिः ॥

वृत्तिः ॥ द्विस्तावा त्रिस्तावैति निपात्यते वेदिश्चशब्दिधेया भवति । अच् प्रत्ययालिपोः समासश्च निपात्यते ।

84. The words dvistavā and tristavā are irregularly formed meaning a 'vedi' or 'altar'.

The affix अच् is added and the final syllable i. e. ए is elided. Thus द्विस्तावा वेदिः: "an altar twice as big as an ordinary one". त्रिस्तावा वेदिः: "thrice as big as an altar". The words are compounds of द्वि: and त्रिः plus तावत् meaning "as much". Why do we say "when applied to an altar"? Observe द्विस्तावती रज्ञुः, त्रिस्तावती रज्ञुः ॥

उपसर्गादध्वनः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्, अध्वनः, (अच्) ॥

वृत्तिः ॥ उपसर्गात्परो योऽध्वनशब्दस्तदन्तात्समासाद् अच् प्रत्ययो भवति ॥

85. The affix ach comes after the word adhvan, preceded by an upasarga in a compound.

Thus प्रगतोऽध्वनं = प्राप्त्वा रथः, प्राप्त्वम् शकटं, निरप्त्वस्, प्रत्यध्वस् ॥

Why do we say "when preceded by an Upasarga"? Observe परमाधा, उत्तमाधा ॥

तत्पुरुषस्याङ्गुलेःसंख्याव्ययादेः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ तत्पुरुषस्य, अङ्गुलेः, संख्या, अव्ययादेः, (अच्) ॥

वृत्तिः ॥ अङ्गुलिशब्दान्तस्य तत्पुरुषस्य संख्याव्ययादेऽशाच् प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix ach comes after a Tatpurusha compound ending in the word anguli, when a Numeral or an Indeclinable precedes it.

Thus द्वंशुलो प्रमाणमस्य = द्वंशुलम्, अव्यंशुलम् ॥ This compounding takes place by II. 1. 51. This is a Tadhitārtha compound, the taddhita affix मात्रः being elided by the Vārtika प्रमाणं लो द्विगोनेत्यम् “there is always the elision of the affix मात्रः denoting measure when a Dvigu compound is formed”. See V. 2. 37 Vārt.). So also when an Indeclinable precedes it : as निर्गतमंशुलियो = निरंशु-लम्, अत्यंशुलम् ॥ Why do we say when a Tatpurusha compound ? Observe पञ्चः-शुलिः, अत्यंशुलिः पुरुषः ॥ The word “Tatpurusha” is understood in all the subsequent sūtras up to V. 4. 106.

अहस्सर्वैकदेशसंख्यातपुण्याच्च रात्रेः ॥८७॥ पदानि ॥ अहः, सर्वैपकदेश, संख्यात, पुण्यात, च, रात्रेः ॥

वृत्तिः ॥ अहरादिष्यः परो यो रात्रिशब्दस्तदन्तस्य तत्पुरुषस्याच्च प्रतयो भवति चक्रारात्संख्यादिरव्ययादेव । अहर्व्यहणं द्वन्द्वार्थम् । अहश्च रात्रिश्च, अहोरात्रः । सर्वरात्रः । एकरात्रः । पूर्वरात्रः, पूर्वरात्रः । अपररात्रः । पूर्वापराधरेति समाप्तः ॥

87. The affix ach comes after the word rātri, when preceded by ahan, or sarva, or a word denoting a portion of night, or saṅkhyāta or punya, when the compound is a Tatpurusha; as well as when a Numeral or an Indeclinable precedes the word rātri.

The anuvritti of संख्याव्ययादेः is drawn in to this sūtra by force of the word च “and” of the sūtra. The word अहन् forms a Dvandva compound as अहश्च रात्रिश्च = अहोरात्रः “day and night”. So also सर्वरात्रः, पूर्वरात्रः ‘the first part of night’ : अपररात्रः ‘the latter part of night’. These are formed by II. 2. 1. So also संख्याता रात्रिः = संख्यातरात्रः ॥ This compound is formed by II. 1. 57. So also पुण्या रात्रिः = पुण्यरात्रः ॥ So also when compounded with a Numeral or an Indeclinable : as, द्वे रात्री समाहदेः = द्विरात्रः, त्रिरात्रः, अतिक्रान्तो रात्रिम् = अतिरात्रः, नोरात्रः ॥

अहोह पतेभ्यः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ अहः, अहः, पतेभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ राजाहः सखिभ्यर्थजिति वक्ष्यति । तस्मिन् परभूते अहन्नित्येतस्याहन् इत्ययमादेशो भवति एतेभ्य उत्तरस्या ।

88. For ahan is substituted ahna, when preceded by the above words, (and taking the affix तच to be mentioned in V. 4. 91).

When the affix द्व् follows अहन्, and the latter is preceded by the words सर्वै &c, then अहन् is substituted for अहन् ॥ By the term एतेभ्यः “these words”, is meant the numerals (with the exception of एक V. 4. 90) the Indeclinables, the words सर्वै, संख्यात and words denoting a part of a day, for these are the words mentioned in the last sūtra. The word अहन् is also mentioned therein, but it is not taken here, for there can be no Tatpurusha compound of अहन् with अहन् ॥ The word पुण्य is also excluded by V. 4. 90. Thus द्वयोरहनोर्भवः = द्वयहनः, द्वयहनः, अहरतिकान्तः = अत्यहनः, निरहनः ॥ So also सर्वाहनः, (VIII. 4. 7), पूर्वाहनः, अपराहनः, संख्याताहनः (according to some संख्याताहः V. 4. 90).

The ordaining of substitution is redundant according to the Vārtika-kāra. In his opinion, the sūtra अहनः एतेष्यः alone would have been enough. The meaning then would have been "the affix अत् comes after the word अहन् when preceded by these words सर्वं &c". The adding of अत् would produce the same result : as हि + अहन् + अत् = हि + अहन् + अत् (VI. 4. 134 the middle अ of अहन् is elided) = द्वाहनः ॥ The only specific result which अत् would have produced was to make the feminine of these words end in long ई (IV. 1. 15), and the elision of the final अन् of अहन् (VI. 4. 145). But the compounds of अहन् are masculine always (II. 4. 29), they can have no feminine : and as the desired form is द्वाहनः, the sūtra VI. 4. 145 cannot apply. The affix अत् is therefore, the proper affix and the substitution of अहन् for अहन् is redundant.

न संख्यादेः समाहारे ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ न, संख्यादेः, समाहारे, ॥  
वृत्तिः ॥ संख्यादेस्ततुरुपवय समाहरे वर्तमानस्थाहःशब्दस्थाहूदेशो न भवति ॥

89. This substitution of ahna for ahan, does not take place after a Numeral, when it forms a Collective noun meaning a number of days taken as a unity.

This substitution is prohibited in the case of Samāhāra-Tatpurusha. Thus हि अहनी समाहते = द्वाहः, so also अथः ॥ Here rule V. 4. 91 applies.

Why do we say "when meaning a collective noun?" Observe इत्योरज्ञानो-भवो = अहनः, इत्यहेनः ॥ This is a Taddhitārtha Dvigu compound formed by II. 1. 51 ; the affix अ॒ दenoting तत्र भवः (IV. 3. 53) is elided by IV. 1. 88 : and the final अन् of अहन् is elided by VI. 4. 145.

उत्तमैकाभ्यां च ॥ ९० ॥ पदानि ॥ उत्तम, एकाभ्यां च ॥

वृत्तिः ॥ उत्तमैकशब्दाभ्यां च परस्याहन इत्ययमादेशो न भवति । उत्तमशब्देन्त्यवचनः पुण्यशब्दमाच्छेदः ॥

90. And also after the word that stands last in the above list (i. e. पुण्य) and eka, this substitution does not take place.

The word उत्तम means 'last'; and refers to पुण्य which is the last word in V. 4. 87. The word उत्तम 'last' is used instead of पुण्य as a वैचित्र ॥ Thus पुण्याहः, एकाहः ॥ Some include the penultimate word संख्यात् also in the prohibition. According to them संख्याताहः is the proper form and not संख्याताहनः ॥

राजाहस्सखिभ्यष्टच् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ राजा, अहः, सखिभ्यः, दत्त् ॥  
वृत्तिः ॥ राजद् अहन् सखि इत्येवमन्ताव्यातिपदिकाद् दत्त् प्रत्ययो भवति ॥

91. The affix तच् is added to the words rājan, ahan, and sakhi, when standing at the end of a Tatpurusha compound.

Thus महाराजः, मद्राराजः, परमाहः, उत्तमाहः (VI. 4. 145<sup>7</sup>) राजः सखा = राजसखः, ॥ भाद्रग्रन्थः ॥ Why not so here मद्राणां राजी = मद्राराजी instead of मद्राराजी ॥ For according to the maxim “a pratipadika denotes, whenever it is employed in Grammar, also such a nominal stem as is derived from it by the addition of an affix denoting gender” (प्रतिपदिकभृणं लिङ्गविशिष्टस्यापि भृणम्) ; the stem राजन् would denote the feminine also. To this we reply, that the construction of the sūtra shows that the feminine राजी is not to be taken. Because अहन् being a prosodically lighter word than राजन् ought to have been placed first in the compound. Its not being so placed indicates that that form राजन् only is to be taken whose final vowel becomes lengthened into आं in compounding with अहन्, i. e. राजा + अहन्; and not राजी + अहन् ॥

**गोरतद्वितलुकि ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ गोः, अतद्वितलुकि, (टच्) ॥**

वृत्तिः ॥ गोशब्दान्तात्तत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति स चेत्तत्पुरुषस्तद्वितलुकिषययो न भवति ॥

92. The affix तच comes after गो standing at the end of a Tatpurusha compound, when no elision of a Taddhita affix has taken place in forming such compound.

Thus परमगवः, उत्तमगवः, पंचगवम्, दशगवम् ॥ Why do we say “when no Taddhita affix has been elided in forming the compound?” Observe, पंचमि-गोभिः क्रीतः = पंचगुः (Here the affix टक् V. 1. 37 is elided by V. 1. 28 and hence the samāsanta affix टच् is not added). So also दशगुः ॥

Why do we say “when a Taddhita is elided”? The prohibition does not apply when a सुप् affix is elided : as राजगवमिच्छति = राजगवीयति (III. 1. 8 and II. 4. 71).

Why do we say ‘when there is elision’? Merely adding a Taddhita affix in forming a Tatpurasha, will not debar the samāsānta affix: as पंचगो गोभय आगते = पंचगो + टक् + रुप्य (the तच is added by this sūtra, and the taddhita रुप्य to denote तत्ते आगतः by IV. 3. 81) = पंचगवरुप्यम्, पंचगवमयम्, दशगवरुप्यम्, दशगवमयम् ॥

**अग्राख्यायामुरसः ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ अग्राख्यायाम, उरसः, (टच्) ॥**

वृत्तिः ॥ उरः शब्दान्तात्तत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति स चेदुरःशब्दो अग्राख्यायां भवति ॥

93. The affix तच comes after the word uras standing at the end of a Tatpurusha compound, when it has the sense of ‘the most excellent of its kind’.

The word अभ means ‘the principal’: as the word उरस् is the principal member of an animal, so by metonymy it has come to mean ‘the principal’. Thus अभानां उरः = अभोरसम् so also हस्तुरसम् “the most excellent of horses or elephants”.

Why do we say “when meaning the most excellent”. Observe देवदत्तस्योरः = देवदत्तोरः “the breast of Devadatta”.

अनोद्धायस्सरसां जातिसंज्ञयोः ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ अनः, अश्म, अयः, सरसाम्, जाति, संज्ञायोः, (द्रच्) ॥

वृत्तिः ॥ अनस् अश्मन् अयस् सरम् इत्येवमन्ताच्चत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति जातौ संज्ञायां च विषये ॥

94. The affix तच comes after anas, aśman, ayas, and saras, when at the end of a Tatpurusha compound, it denotes a genus or a name.

Thus उपानसम्, अभृताश्मः, कालायसम्, and मण्डूकसरसम् are examples of जाति words, while महानसम्, विष्णाद्यमः, लोहितायसम्, and जलसरसम् are examples of संज्ञा ॥

Why do we say "when meaning a jāti or a sañjñā ?" Observe सदनः, सद्भामः, सत्सरः ॥

आमकौटाभ्यां च तक्षणः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ आम, कौटाभ्याम्, च, तक्षणः, (द्रच्) ॥  
वृत्तिः ॥ जातिसंज्ञयोरिति नानुवर्तते । आमकौटाभ्यां परा यस्तक्षनशब्द रुपत्वाच्चत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति ।

95. The affix तच comes after taksha when preceded by grām and kauṭa, in a Tatpurusha compound.

The anuvritti of jāti and sañjñā does not run into this sūtra. Thus आमस्य तक्षा = आमतक्षः, बहूनां साधारणः 'the public carpenter of all'. कुञ्चो भवः = कौटः; कौटस्य तक्षा = कौटतक्षः meaning स्वतन्त्रः कर्मजीवी, न कस्यचिकातिवदः 'and independent artisan, not particularly bound under engagement to any one'.

अते: शुनः ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ अते:, शुनः, (द्रच्) ॥

वृत्तिः ॥ अतिशब्दशत्परो यः श्वनशब्दस्तदन्ताच्चत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति ॥

96. The affix तच comes after the word śvan preceded by ati, in a Tatpurusha compound.

Thus अतिकान्त श्वानम् = अतिश्वो वराहः "the boar that surpasses the dog" i. e. अवचान् "very swift". So अतिश्वो सेवकः "the dog-surpassing servant i. e. more devoted to his master than a dog". So also अतिश्वी सेवा "service worse than that of a dog" = अतिशीचासेवा ॥

उपमानादप्राणिषु ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ उपमानात्, अप्राणिषु, (द्रच्) ॥

वृत्तिः ॥ उपमानवाची यः श्वशब्देऽप्राणिषु वर्तते तदन्ताच्चत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति ॥

97. The affix तच comes after the word śvan ending in a Tatpurusha compound, when another thing not being a living object is compared with it.

Thus आकर्षः श्वेव = आकर्षश्वः 'a dog-like bow'. फलकश्वः "a dog-like blade". This compounding takes place by II. 1. 56.

Why do we say "when something is likened to it"? Observe न श्वा = अश्वा लोटः "a clod of earth which is not a dog". This is not a very happy counter-example of Kāśikā : for in the case of न श्वा Tatpurusha compound

there is express prohibition taught in V. 4. 71. The proper example should be निःशालोऽः ॥ Why do we say "when the thing compared is not a living being"? Observe वानरः श्वेतः = वानरश्वा "a dog-like monkey".

उत्तरमृगपूर्वाच्च सकथः ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ उत्तर, मृग, पूर्वात्, च सकथः (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ उत्तर मृग पूर्व इत्येतेभ्यः परो यः सकथिशब्दशकारादुपमानाच्च, तदन्ताच्चपुरुषाहृच्च प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

98. The affix टach comes after sakthi when preceded by uttara, mṛiga, and pūrva in a Tatpurusha compound, as well as when a thing is compared with it.

By the forcee of the word च in the sūtra, we read in the word उपमानाच्च also. Thus उत्तरसक्थम्, मृगसक्थम्, पूर्वसक्थम् ॥ So also in फलकमिव सकथि = फलकसक्थम् ॥

नावो द्विगोः ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ नावः, द्विगोः, (टच्) ॥  
वृत्तिः ॥ नौशब्दान्ताद् द्विगोट्चप्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

99. The affix टach comes after the word nau, when at the end of a Dvigu compound.

Thus नौ नावी समाद्वते = हिनावम्, so also चिनावम् ॥ Thus द्विनावधनम्, पंचनावधियः are also formed. So also द्वाभ्यां नौभ्यामागते = हिनावरूप्यम्, हिनावमयम् (IV. 3. 31).

Why do we say 'when in a Dvigu compound'? Observe राजनौः "the king's ship". The phrase अतद्वित्तुकि "when a Taddhita affix is not elided" of sūtra V. 4. 92 applies here also. Therefore टच् does not apply in पंचमिनौःभिः क्रीतः = पंचनौः; दशनौः ॥

अर्द्धाच्च ॥ १०० ॥ पदानि ॥ अर्द्धात्, च, (टच्) ॥  
वृत्तिः ॥ अर्द्धशब्दात्परो यो नौशब्दस्तदन्ताच्चपुरुषाहृच्चप्रत्ययो भवति ॥

100. The affix टach comes after the word nau, when preceded by the word ardha, in a Tatpurusha compound.

Thus अर्द्ध नावः = अर्द्धनावम् ॥ The compounding takes place by II. 2. 2. The compound is of neuter gender, and does not take the gender of the term as required by II. 4. 26: for gender is regulated by usage more than any grammatical rules (लोकाभ्यर्थं लिङ्गस्य) ॥

खार्याः प्राचाम ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ खार्याः, प्राचाम, (टच्) ॥  
वृत्तिः ॥ द्विगोर्द्धायांते इयमप्यनुवर्तते । खारीशब्दान्ताद् द्विगोर्द्धाच्च परो यः खारीशब्दस्तदन्ताच्चपुरुषाहृच्चप्रत्ययो भवति प्राचामाचार्याणां मतेन ॥

101. To the word khārī, at the end of a Dvigu compound, and to the same, when preceded by the word ardha,

in a Tatpurusha compound, the affix तच् is added, according to the opinion of the Eastern Grammarians.

The words द्विगोः and अर्द्धात् are both understood here. Thus द्वे खार्यैं समाहते = द्विखारम् or द्विखारि ॥ So also अर्धे खार्ये = अधखारम् or अर्धखारि ॥ According to Pādamanjari this sūtra could be dispensed with: as खार is synonymous with खारी, as द्विखारं च खिखारं ॥ And it will be governed by the Vārtika अन्येभ्योऽपि हृष्टे खार शतार्थ्यम् under V. 1. 57 and 58, in Mahābhāshya.

द्वित्रिभ्यामञ्जले: ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रिभ्याम्, अञ्जले:, ( दत्त ) ॥

वृत्तिः ॥ द्वित्रिभ्यां परो यो ऽञ्जलिशब्दस्तद्वाचेऽपुरुषाहृष्टप्रत्ययो भवति ॥

102: The affix तच् is added to the word añjali, when preceded by dvi or tri, in a Dvigu Tatpurusha compound.

Thus द्वावञ्जली समाहतौ = द्वावञ्जलम्, so also द्वयञ्जलम् ॥ The word द्विगोः is understood here also, so that when the compound is not a Dvigu, the rule does not apply. Thus द्वयोरञ्जलिः = द्वञ्जलिः ॥ The phrase "when a Taddhita is not elided (V. 4. 92)" is understood here also. Therefore the affix दत्त does not apply here: द्वाव्यामञ्जलिभ्यां क्रीतः = द्वञ्जलिः ॥ So also द्वयञ्जलिः (V. 1. 28.) The phrase "according to the opinion of the Eastern Grammarians" V. 4. 101 is to be read into this sūtra. Thus in the alternative we have द्वावञ्जलिप्रियः ॥

अनसन्तान्नपुंसकाच्छन्दसि ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ अनसन्तात्, नपुंसकात्, छन्दसि, ( दत्त ) ॥

वृत्तिः ॥ अनन्तावसन्ताच नपुंसकालिङ्गाचत्पुरुषादृष्टप्रत्ययो भवति छन्दसि विषये ॥

वार्तिकम् ॥ अनसन्तान्नपुंसकाच्छन्दसि वावचनम् ॥

103. In the Chandas, the affix तच् comes after a Tatpurusha compound in Neuter Gender ending in अन् or अस् ॥

Thus हस्ति + चर्मन् = हस्तिचर्मम् as in हस्तिचर्ममें जुहोति, so also अत्प्रभर्मेऽभिविष्यति ॥ So also when a word ends in अस् as, देवच्छन्दसानि ( देव + छन्दस् = देव + छन्दस् + दत्त = देवच्छन्दसम्) so also मनुष्य छुन्दसानि ॥

Why do we say "when ending in अन् or अस्"? Observe बिल्ववाह श्लोहोति ॥ Why do we say "in the Neuter"? Observe चुत्रामाणं पृथिवीं वामनहसम् ॥

*Vārtī* :—The word वा "optionally" should be read into the sūtra. Therefore दत्त is optionally added, as ब्रह्मसाम or ब्रह्मसम्, देवच्छन्दः or देवच्छन्दसम् ॥

ब्रह्मणो जानपदाख्यायाम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ ब्रह्मणः, जानपदाख्यायाम्, ( दत्त ), वृत्तिः ॥ ब्रह्मनशब्दसन्तात् अपुरुषाहृष्टप्रत्ययो भवति समासेन चेद्ब्रह्मणो जानपदत्वमाख्यायते ॥

104. The affix तच् comes after the word brahmaṇa in a Tatpurusha compound, when the compound denotes a person belonging to a certain country.

The word जानपदः = जनपदेषु भवः ‘belonging to a country’. This affix comes after that Tatpurusha the first member of which is a word denoting a country. Thus सुराप्रेषु ब्रह्मा = सुराप्रब्रह्मा:, and अवनितब्रह्मा: “a Brāhmaṇa of Śurashṭra or Avanti”. This is an example of Locative Tatpurusha compound.

Why do we say “when referring to the name of a country”? Observe देवब्रह्मा नारदः ‘Narada the bard of the gods’.

कुमहद्रभ्यामन्यतरस्याम् ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ कुमहद्रभ्याम, अन्यतरस्याम, (टच्) ॥  
वृत्तिः ॥ कुमहद्रयां परो यो ब्रह्मा तदन्तात्त्वपुरुषाहृच् प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्याम् ॥

105. The affix टach comes optionally after the word brahmaṇ preceded by the words कु and महत्, in a Tatpurusha compound.

Thus कुब्रह्मः or कुब्रह्मा, महाब्रह्मः or महाब्रह्म ॥ The word ब्रह्मन् is a synonym of ब्राह्मण “a Brāhmaṇa”.

इन्द्राच्छुदप्रहान्तात्समाहारे ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ इन्द्रात्, चु, द, प, हान्तात्, समाहारे (टच्) ॥

वृत्तिः ॥ तत्पुरुषाधिकारो निवृत्तः । हन्द्राच्छुदप्रहान्तात् इकारान्तात् पकारान्तात् हकारान्ताच टच् प्रत्ययो भवति, स चेद् दृढः समाहारे चर्त्तते नतरेतरयोगे ॥

106. The affix टach comes after a Dvandva compound ending in a palatal, or a द् or a ष् or a ह् when the compound is a Samāhāra Dvandva (collective noun taken as a unity.)

The anuvritti of Tatpurusha which commenced at V. 4. 86, ceases. The rule applies to समाहारहन्त् “an aggregate Dvandva” which is always in Neuter singular; and not to इतरेतरहन्त् “or mutual conjunction”. Thus वाक् च लक्ष्मी च = वाक्लक्ष्मीम्, so also लक्ष्मीलक्ष्मीम्, श्रीलक्ष्मीम्, इदूर्जम्, वागूर्जम्, समिद्वद्वद्वम्, संभद्रिपद्वम्, वारिवपु-र्णम्, छब्रोपानहम्, धेनुरोदुहम् ॥

Why do we say “after a Dvandva”? The affix will not come after a Tatpurusha, as, पञ्च वाचः समाहाराः = पञ्चवाक् ॥ Why do we say “when ending in a consonant of च class, or द्, ष् and ह्”? Observe वाक्समित् ॥ Why do we say “in a Samāhāra Dvandva”? Observe प्रावृदशरदै ॥

अव्ययीभावे शरत्प्रभृतिभ्यः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ अव्ययीभावे, शरत्प्रभृतिभ्यः, (टच्) ॥

वृत्तिः ॥ शरविव्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यष्टच् प्रत्ययो भवत्यव्ययीभावे ॥

107. The affix टach comes after the words sarat &c, when forming an Avyayībhāva compound.

Thus शरदः सरीपम् = उपशरदम्, प्रतिशरदम्, उपविपाशम्, प्रतिविपाशम् ॥

Why do we say when forming an Avayayibhâva compound? Observe परमशरत् ॥ Those words of शरदावि class which end in a श्वर् consonant add invariably (नित्य) the affix तच in spite of V. 4. 111. The anuvitti of avayayibhâva extends upto V. 4. 113.

1 शरद्, 2 विपाश्, 3 अनस्, 4 मनस्, 5 उपानह्, 6 अनहुह्, 7 दिव्, 8 हिमवत्, 9 हिष्कृ\*, 10 विद्\*, 11 सद्\*, 12 विश्, 13 हश्, 14 विश्, 15 चतुर्, 16 ल्यद्\*, 17 तद्, 18 यद्, 19 कियत्\*, 20 जराया जरस् च (as उपजरसम्), 21 प्रतिपरसमनुयोऽक्षणः (as प्रत्यक्षं, परोक्षः, समक्षम्, and अन्वक्षम्, The second is Tatpursha) 22 पथिन्, 23 सहश् ॥

अनश्च ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ अनः, च ॥

वृत्तिः ॥ अन्नताइव्ययीभावाहृच् प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

108. The affix तच comes after an Avayayibhâva compound ending in अन्, as the final of the compound.

Thus उपराजम्, अध्यात्मम्, प्रत्यात्मम् ॥ The final अन् is elided by VI. 4. 144.

नपुंसकादन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ नपुंसकांत्, अन्यतरस्याम्, (टच्) ॥

वृत्तिः ॥ अन् इत्येव । नपुंसकग्रहणमुच्चरपदविशेषणम् । अन्नताइव्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

109. The affix तच comes optionally after an Avayayibhâva compound, ending with a neuter word, whose final syllable is अन् ॥

The word अन् is understood here also. The word 'Neuter' qualifies, the second i. e. last term of the compound. This allows option, where as the previous sūtra had made it compulsory. Thus प्रतिचर्मम् or प्रतिचर्म्, उपचर्मम् or उपचर्म् ॥

नदीपौर्णमास्याग्रहायणीश्यः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ नदी, पौर्णमासी, आग्रहायणीश्यः, (टच्) ॥

वृत्तिः ॥ नदी पौर्णमासी आग्रहायणी इत्येवमन्ताइव्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति ॥

110. The affix तच comes optionally after an Avayayibhâva ending in nadi, paurṇamāśī, and āgrahāyani.

Thus नद्यः समीपम् = उपनदम् or उपनहि, उपपौर्णमासम् or उपपौर्णमासि, उपाग्रहायणम् or उपाग्रहायणि ॥

झयः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ झयः ॥

वृत्तिः ॥ झय इति प्रत्यूहारमहणम् । झयन्ताइव्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति ॥

111. The affix तच comes optionally after an Avayayibhâva compound ending in a letter of jhay class (a mute letter).

The झय् here means the pratyāhāra झय् i. e. all the Mute consonants. Thus उपसंनिधम् or उपसमित्, उपटष्ठदम् or उपटष्ठत् ॥

गिरेश सेनकस्य ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ गिरे:, च, सेनाकस्य, (टच्) ॥  
वृत्तिः ॥ गिरिशब्दान्ताद्वयीभावाहृच् प्रत्ययो भवति सनकस्याचार्यस्य मतेन ॥

112. The affix tach-comes after an Avyayibhâva compound ending in 'giri', according to the opinion of the Grammian Senaka.

Thus अन्तर्गिरम् or अन्तर्गिरि उपगिरम् or उपगिरि ॥ The name of Senaka is mentioned for the sake of respect (pujârtha); for the anuvritti of the word अन्यतरस्याम् "optionally" was understood here already.

बहुवीहौ सकृद्यक्षणोः स्वाङ्गात्पच् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ बहुवीहौ, सकृद्य, अक्षणोः,  
स्वाङ्गात्, पच् ॥

वृत्तिः ॥ स्वाङ्गवाची यः सकृद्यक्षणोः इक्षिशब्दश्च तैरन्ताद्वहुवीहौः पच् प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

113. The affix shach comes after the words sakthi and akshi, final in a Bahuvrihi compound and denoting a portion of one's body.

Thus शीर्षं सकृद्य यस्य = शीर्षसकृद्यः, so also कन्याजाक्षः, लोहिताक्षः, विशालाक्षः ॥ The word सकृद्यक्षणोः is genitive dual, while it ought to be ablative. Why do we say "in a Bahuvrihi compound"? Observe परमसकृद्यः, परमाक्षिः ॥ Why do we say "after sakthi and akshi"? Observe शीर्षजाक्षः, सुखाहुः ॥ Why do we say "when denoting a part of the body"? Observe शीर्षसकृद्य शक्तं, स्थूलाक्षिरिक्षुः ॥

The new affix पच् is employed instead of टच् for the sake of the accent. Thus चक्षसकृद्य स्त्री, शीर्षसकृद्य स्त्री ॥ By sūtra IV. I. 41 the feminine of words ending in an affix having an indicatory ए is formed by डीए् and not डीप् ॥ Had the affix here been टच्, then the feminine would have been formed by डीए् (IV. I. 15), which is anudâtta (III. I. 4). Now by rule VI. 2. 198 the second term 'saktha' has *optionally* udâtta accent, on this final in a Bahuvrihi. When therefore, it is not oxytone, then by adding फीए् the final of शीर्षसकृद्यी would have been anudâtta, so that the feminine in one case would be oxytone, in the other not, which would be anomalous. But when डीए् is added, it is *always* udâtta, which is desired : and removes the anomaly. The anuvṛitti of Bahuvrihi extends up to the end of the chapter.

अङ्गुलेदर्शणि ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ अङ्गुलेः, दारणि, (पच्) ॥  
वृत्तिः ॥ अङ्गुलिशब्दान्ताद्वहुवीहौः पच्प्रत्ययो भवति समासान्तो दारणि समासार्ये ।

114. The affix shach comes after a Bahuvrihi compound ending in the word aṅguli, when the compound means "a piece of wood".

Thus द्विंशुलंशाह, द्वयंशुलंशाह, so also पंचांशुल ॥ This is the name of a wooden spoon or fork of the figure of a finger by which barley &c are scattered.

Why do we say "in a Bahuvrihi"? Observe द्युगुलायदिः = हे अंगुली प्रमाण-मस्त्य ॥ It is a Tatpurusha compound formed by V. 4. 86, by adding अ॒ as samāsānta affix, the aṅguli meaning here *size* and not *figure*. Why do we say "when meaning a wood"? Observe, पञ्चांशुलिहस्तः ॥

द्वित्रिभ्यां ष मूर्ढः ॥ ११५ ॥ पदा॒नि ॥ द्वि, त्रिभ्याम्, षः, मूर्ढः ॥  
वृत्त ॥ द्वित्रिभ्यां परो या मूर्ढं गृह्णद्वृत्तिन्नाद्वृत्तिर्हि. षः प्रत्ययो भवति समासान्तः ।

115. The affix sha comes after a Bahuvrīhi compound ending in mūrdhan, and preceded by dvi and tri.

Thus द्विशूर्धः, त्रिशूर्धः ॥ The feminine is formed by द्विष् and the accent is regulated by VI. 2. 197.

Why do we say "preceded by dvi and tri?" Observe उच्चर्तुर्धा ॥

अष्टपूरणीप्रमाण्योः ॥ ११६ ॥ पदा॒नि ॥ अप् पूरणी, प्रमाण्योः ॥  
वृत्त ॥ पूरणप्रथयान्ता: स्त्रीनिङ्गाः शब्दाः पूरणीप्रहणेन गृह्णन्ते ॥ प्रमाणीतित्वरूपप्रहणम् । पूरण्यन्ता-प्रमाण्यन्ताच बहुत्रीहरेप्रत्ययो भवति समासान्तः ॥  
वार्तिकम् ॥ अपि प्रधानपूरणीप्रहणं कर्तव्यम् ॥ वा० ॥ नेतुर्नक्षत्रउपसंख्यानम् ॥  
वा० ॥ उन्द्रिति च नेतुरप्रसख्यानम् ॥ वा० ॥ मासाहृतिप्रत्ययपूर्वं वादः चित्विः ॥

116. The affix ap comes after a Bahuvrīhi compound ending in a feminine ordinal Numeral or in the word pramāṇī.

The word पूरणी means words in the feminine gender ending in an ordinal affix (V. 2. 48 &c). प्रमाणी means 'a witness, a principal'. Thus कल्याणीं पञ्चमी आसां रात्रीणां = कल्याणींपञ्चमा रात्रयः "the nights, the fifth of which is auspicious". कल्याणीदशमा रात्रयः । So also स्त्री प्रमाणी एवां = स्त्रीप्रमाणाः कुटुम्बिनः meaning भार्याप्रधानाः "having a woman for authority".

*Vārt* :—The affix अप् applies when the Ordinal Numeral is the principal (pradhāna) member in a compound. When the Ordinal enters fully into another object, and is not merely wrapped up as it were in another object in a secondary way, there the Ordinal is the principal. The prohibition of puṇvad-bhāva—the change of feminine into masculine ordained by VI. 3. 24—applies also to the Ordinal when it is prādhāna. Therefore, the affix is not added here. कल्याणपञ्चमीकः पक्षः = कल्याणीं पञ्चमी अस्मन् पक्षः ॥

*Vārt* :—The affix अप् comes after नेतृ when preceded by a word denoting asterism. As मृगनेत्रा रात्रयः = मृगो नेता आसां रात्रीणां "the night whose leader is the asterism 'mriga'" so also पुष्यनेत्रा: ॥ Why do we say "an asterism"? Observe देवदत्तनेत्रकाः ॥

*Vārt* :—The affix अप् comes after नेतृ in the Chandas. As, वृहस्पति नेत्रा देवाः, सोमनेत्राः ॥

*Vārt* :—The affix उच्च comes after the word मास when preceded by an ordinal having an affix denoting wages of service. Thus पञ्चको मासोऽस्य = पञ्चक

मासिकः कर्मकरः so also दशकमासिकः कर्मकरः ॥ Sûtra V. 1. 56 gives the rule for forming words denoting 'wages' by adding कर् (V. 1. 22). Therefore दशकमासिकः means "an artist whose monthly wages are ten coins".

अन्तर्वहिर्झर्यो च लोमनः ॥१७॥ पदानि ॥ अन्तर्, बहिः ईयाम्, च लोमन्,(अप्) वृत्तिः ॥ अन्तर् बहिः इत्येताभ्यां परो यो लोमनशब्दस्तदन्ताद्वाहुत्रीहरप्रत्ययो भवति ॥

117. The affix ap comes after a Bahuvrihi ending in loman and preceded by antar and bahis.

Thus अन्तर्गतानि लोमान्यस्य = अन्तलोमः प्रावारः 'a cloak having the hairy surface inside'. Similarly बहिर्लोमः पटः ॥

अश्ननासिकायाः संज्ञायां नसं चास्थूलात् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ अच्, नासिकायाः, संज्ञायाम्, नसम्, च, अस्थूलात् ॥ वृत्तिः ॥ नासिकान्ताद्वाहुत्रीहरप्रत्ययो भवति नासिकाशब्दश्च नसमादेशमापयते ॥ वार्त्तिकम् ॥ खुरखुराभ्यां नस वक्तव्यः ॥

118. The affix ach is added to the word nâsikâ final in a Bahuvrihi, when it expresses a Name, whereby nas is substituted for nâsikâ, but not so when the word sthûla precedes the word nâsikâ.

Thus द्रुतिव नासिकाऽस्य = द्रुणसः, वादधीणसः ॥ The न is changed to ण by VIII. 4. 3 so also गोनसः ॥ Why do we say "when it is a Name"? Observe द्रुग्ननसिकः ॥ Why do we say "not after स्थूल?" Observe स्थूलनासिको वराह ॥

Vârt :—After the words खुर and खर, for नासिका is substituted नस् but no affix is added : as, खुरणाः, खरणाः ॥ In the alternative, the affix अच् is added, as खुरणसः, खरणसः ॥

Ishii :—The forms शितिनाः, अर्चनाः and अहिनाः are valid in the Revelation (the Vedas).

उपसर्गाच्च ॥ १९ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्, च, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ उपसर्गात्परो यो नासिकाशब्दस्तदन्ताद्वाहुत्रीहरप्रत्ययो भवति नासिकाशब्दश्च नसमापयते ॥ वार्त्तिकम् ॥ वेदो वक्तव्यः ॥

119. The affix ach comes after the word nâsikâ final in a Bahuvrihi, when an upsarga precedes it, and नस् is substituted for नासिका ॥

This rule applies where the word is not a sañjñâ, as it was in the last. Thus उन्नता नासिकाऽस्य = उन्नसः, प्रणसः ॥ The न is changed into ण by VIII. 4. 28.

Vârt :—The य is substituted for नासिका when वि precedes it. As, विगतानासिकाऽस्य = विगः, so also विख्यः in the same sense.

सुप्रातसुश्वसुदिवशारिकुक्षचतुरश्चैषीपदाजपदप्रोष्टपदाः ॥ २० ॥ पदानि ॥ सुप्रात्, सुश्व, सुदिव, शारिकुक्ष, चतुरश्च, एषीपद, अजपद, प्रोष्टपदाः ॥

चृत्तिः ॥ सुप्राताद्यो बहुत्रीहिसमासा अच्चप्रत्ययान्ता निपात्यन्ते । अन्यथपि च दिलोपादिकं निपातनवेत्र सिद्धम् ॥

120. The following Bahuvrīhis are irregularly formed by adding ach :—su-prāta, su-śva, su-diva, sārikuksha, chaturaśra, epi-pada, aja-pada, and proshṭha-pada.

In some of the above compounds the दि (syllable) is elided. शोभनं प्रातरस्य = सुप्रातः, शोभनं खोडस्य = सुभः, शोभनं दिवाडस्य = सुदिवः ॥ शोररिव कुशिरस्य = शारिकुशः, चतुर्सोडश्योडस्य = चतुरशः, एण्या इव पादावस्य = एणीपदः, So अजपदः, प्रोष्ठो गौः, तस्येव पादावस्य = प्रोष्ठपदः ॥

नञ्जदुःसुभ्यो हलिसक्थ्योरन्यतरस्याम् ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ नञ्ज, दुः, सुभ्यः, हलि, सक्थ्योः, अन्यतरस्याम्, (अच्) ॥

चृत्तिः ॥ नञ्ज दुस् सु इत्येतेभ्यः परौ यौ हलिसक्थ्यिशब्दौ तदन्ताद्बहुत्रीहेऽन्यतरस्यामच्च प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

121. The affix ach comes optionally after the words hali and sakthi, final in a Bahuvrīhi, when preceded by a Negative particle or by the words dus and su.

Thus अविद्यमाना हलिरस्य = अहलः or अहलिः, दुहलः or दुहलिः, सुहलः or सुहलिः ॥ So also असक्थः, असक्थिः, दुःसक्थः or दुःसक्थिः, सुसक्थः or सुसक्थिः ॥

Some read the text as हलिशत्त्योः ॥ According to this reading we have अशक्तिः or अशक्तः, दुःशक्तिः or दुःशक्तः (विरूपा शक्तिरस्य), सुशक्तिः or सुशक्तः ॥

नित्यमसिच्च प्रजामेधयोः ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ नित्यम्, असिच्च, प्रजा, मेधयोः ॥ चृत्तिः ॥ नञ्जदुसुभ्य इत्येव । नञ्ज, दुस् सु इत्येतेभ्यः परौ यौ प्रजामेधाशब्दौ तदन्ताद्बहुत्रीहेऽन्यतरस्यामच्च प्रत्ययो भवति समासान्तः ।

122. The affix asich (अस्) comes invariably after prajā and medhā, final in a Bahuvrīhi, when the above particles नञ्ज, सु and दुस् precede them.

Thus अविद्यमाना प्रजाऽस्य = अप्रजस् nom. s. अप्रजा, so also दुष्प्रजा, सुप्रजा, अमेधा, दुमेधा, सुमेधा ॥ The word "invariably" (नित्य) shows that the anuvritti of the word "optionally" of the last sūtra does not run here. The word nitya also indicates that the affix ach comes after prajā and medhā even when preceded by other words. As :

शोचियस्येव ते राजन्मन्दकस्याल्पमेभेषः  
अनुवाकहता बुद्धिनैषा तत्त्वार्थदर्शनी ॥

बहुप्रजाश्छन्दसि ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ बहुप्रजाः, छन्दसि ॥  
चृत्तिः ॥ बहुप्रजा इति छन्दसि निपात्यते ॥

123. The form bahuprajās is valid in the Vedas.

Thus बहुप्रजा निर्दत्तिमाविवेश ॥ In the secular literature, the form is बहुप्रजाः, as बहुप्रजो ब्राह्मणः ॥

धर्मादनिच् केवलात् ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ धर्मात्, अनिच्, केवलात् ॥  
वृत्तिः ॥ केवलात् यो धर्मशब्दस्तन्नाद्बहुत्रीहेपनिषत्ययो भवति समासान्तः ॥

124. The affix anich (अन्) comes after the word dharma, when it is the last member of a Bahuvrīhi compound, and is itself the only word without any other word joined with it or when the first member is a single word.

Thus कल्याणो धर्मोऽस्य = कल्याणधर्मन् nom. sin. कल्याणधर्मा so also प्रियधर्मा ॥ Why do we say केवलात् “when it alone is the last member”? Observe परमः स्वो धर्मोऽस्य = परमस्वधर्मः ॥ The word केवलात् according to Kāśikā qualifies the word पूर्वपद understood. That is, the first member must be one word though a compound word, according to Kaumudi, and it explains such forms as सन्दिग्धसाध्यधर्मा, अनुच्छित्यधर्मा (e. g. अविनाशी वा अरेऽयमामाऽनुच्छित्यधर्मः) ॥ According to Prasādakāra केवलात् qualifies both the words धर्मात् and पूर्वपदात् ॥

जम्भा सुहरिततृणसोमेभ्यः ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ जम्भा, सु, हरित, तृण, सोमेभ्यः ॥  
वृत्तिः ॥ बहुत्रीहौ समासे स्वाक्षिभ्यः परं जम्भेति कृतसमासान्तमुक्तरपवृत्तिः निपात्यते ॥

125. The word jambhan stands at the ending of a Bahuvrīhi, when preceded by su, harita, triṇa, and soma.

The जम्भन् is a word that has already taken the samāsānta affix अन् irregularly, and means ‘food’ or ‘tooth’. Thus सुजम्भन्, as (शोभनो जम्भोऽस्य), सुजम्भा देवतनः so also हरितजम्भा, तृणजम्भा (तृणं भक्षयेद्यस्य) सोमजम्भा ॥ When it means ‘tooth’, the compound should be analysed as, तृणमिव or सोममिव जम्भोऽस्य ॥ If su &c. do not precede it, we have पतितजम्भः ॥

दक्षिणेर्मा लुभ्ययोगे ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणेर्मा, लुभ्ययोगे ॥  
वृत्तिः ॥ दक्षिणेर्मेति कृतसमासान्तो निपात्यते बहुत्रीहौ समासे लुभ्ययोगे ॥

126. The form dakshinerman is an irregularly formed Bahuvrīhi, when used in conjunction with a hunter.

The word लुभ्य means व्याघ्र or a fowler, a hunter. Thus दक्षिणमीर्मस्य = दक्षिणेर्मा मृगः ‘a stag wounded by the hunter on the right flank’. But in the following verse:—दानी हेमाद्वजमाली युणनिधिरितुणानिर्मितो दक्षिणेर्मा, it denotes merely hunting. The word इन्द्रेन् means ‘a wound’. Why do we say ‘in reference to a hunter’? Observe दक्षिणेर्मा शकटम् ॥

इत् कर्मव्यतिहारे ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ इत्, कर्मव्यतिहारे ॥  
वृत्तिः ॥ कर्मव्यतिहारे यो बहुत्रीहिस्तसादित् प्रत्ययो भवति । तत्र तेनविति सरूपात्ययं बहुत्रीहिर्गृष्ट्यते ॥

127. The affix ich comes after a Bahuvrīhi when the compound denotes the reciprocity of an action.

The compound denoting reciprocity of action is formed by II. 2. 27. Thus केशाक्षिशि = केशेषु केशेषु ग्रहीत्वा इत्यं युद्धं प्रवृत्तं ॥ So also कच्चाक्षिशि, मुसलाहुसाक्षि, शण्डा-

संज्ञ ॥ The affix इच् forms also avyayibhāva compounds, as it occurs in the list of तिष्ठदगु words II. 1. 17.

**द्विदण्ड्यादिभ्यश्च ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्विदण्ड्यादिभ्यः, च ॥**

वृत्तिः ॥ द्विदण्ड्यादयः शब्दा इच्चप्रत्ययान्ताः साधयो भवति । द्विदण्ड्यादिभ्य इति तात्पर्ये एषा चतुर्थी, न पञ्चमी ॥

128. The words dvidandī &c are valid forms in ich.

The word द्विदण्ड्यादिभ्यः is in the dative case, and not the Ablative case. The dative here has the force of "for the purpose of that" (II. 1. 36). This word is therefore equal to द्विदण्ड्यर्थमिच्च प्रत्ययो भवति "the affix इच् comes for the sake of the words dvidandī &c", i. e. it comes in such a way as to form the words dvidandī &c. These words are used in fixed senses. Thus द्विदण्ड प्रहरति, द्विसुसलि प्रहरति, but not here, द्विदण्डा शाला ॥ Though the context is that of Bahuvrīhi, yet some of these words are Tatpurusha : as निकुच्य कर्णधारति = निकुच्यकर्ण धारति ॥ प्रौद्यपादै हस्तिनं वाहयति = प्रौद्यपादि हस्तिनं वाहयति ॥ The compounding takes place by II. 1. 72.

1 द्विशिंड, 2 द्विसुसलि, 3 उभाज्जलि, 4 उभयाज्जलि, 5 उभाइन्ति, 6 उभयाइन्ति, 7 उभाहस्ति, 8 उभयाहस्ति, 9 उभाकर्णि, 10 उभयाकर्णि, 11 उभापाणि, 12 उभयापाणि, 13 उभाबाहु, 14 उभयाबाहु, 15 एकपदि, 16 प्रोद्यपदि, 17 भाक्ष्यपदि, (भाक्ष्यपदि), 18 सपदि, 19 निकुच्यकर्णि, 20 संहतपुच्छि, 21 अन्तेवासि ॥

**प्रसम्भयां जानुनोर्जुः ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्र, सम भ्याम्, जानुनोः, ज्ञुः ॥**

वृत्तिः ॥ प्र सम इत्येताभ्यासुत्तरस्य जानुशब्दस्य तुरादेशो भवति समासान्तो बहुत्रीहै ॥

129. After the words pra and sam, there is the substitution of jñu for jānu, when forming the Bahuvrīhi compound.

Thus प्रकृटे जानुनी अस्य = प्रज्ञुः, So also संज्ञुः ॥

**ऊर्ध्वादिभाषा ॥ १३० ॥ पदानि ॥ ऊर्ध्वात्, विभाषा (ज्ञुः) ॥**

वृत्तिः ॥ ऊर्ध्वशब्दादुत्तरस्य जानुशब्दस्य विभाषा तुरित्ययमादेशो भवति ॥

130. The substitution of jñu for jānu is optional, when the word उर्ध्वा precedes it.

Thus ऊर्ध्वे जानुनी अस्य = ऊर्ध्वजार्णुः or ऊर्ध्वज्ञुः ॥

**ऊर्धसो अनङ् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ ऊर्धसः, अनङ् ॥**

वृत्तिः ॥ ऊर्धः शब्दान्तस्य बहुत्रीहैनह्यादेशो भवति समासान्तः ॥

131. The syllable anañ is the substitute of the final of ऊर्धस् in a Bahuvrīhi.

As कुण्डमिव कुण्डोऽस्याः = कुण्डोधी, घटोधी ॥ The feminine is formed by adding डीष् (IV. 1. 25); and these words are always used in this form for the feminine only; no substitution takes place in the masculine, as महोधाः पर्जन्यः.

घटोर्धो धेतुकम् ॥ अधस + भन् = अधन् (VI. 4. 148). अधन् + डीष् = अधन् + ई (अ being elided by VI. 4. 134) = अभी ॥

धनुषश्च ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धनुषः, च ॥

वृत्तिः ॥ धनुःशब्दान्तस्य बहुत्रीहेनडावेशो भवति ॥

132. The anañ is the substitute of the final of dhanus in a Bahuvrīhi.

As शार्ङ्गं धनुरस्य = शार्ङ्गधन्वन् nom. s. शार्ङ्गधन्वा ॥ So also गाण्डावधन्वा, पुष्पधन्वा, अधिजयधन्वा ॥

वा संज्ञायाम् ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ वा, संज्ञायाम्, (अनङ्ग) ॥

वृत्तिः ॥ धनुःशब्दान्ताद्वित्रीहेनडावेशो वा भवति संज्ञायां विषये । पूर्णेण नित्यः प्राप्तो विकल्प्यते ॥

133. The substitution of अनङ्ग does not optionally take place when the Bahuvrīhi is a Name.

This declares an option, where the last sūtra had made the substitution compulsory. As शतधनुः or शतधन्वा, दृष्टधनुः or दृष्टधन्वा ॥

जायाया निङ् ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ जायायाः, निङ् ॥

वृत्तिः ॥ जायाशब्दान्तस्य बहुत्रीहेनिङ्गावेशो भवति ॥

134. For the final of जाया is substituted निङ् in a Bahuvrīhi.

Thus युवतिर्जाया यस्य = युवजानिः (जाया + निङ् = जाय + निः, the यु being elided by VI. 1. 66). So also वृद्धजानिः ॥ There is punvad-bhava also.

गन्धस्येदुत्पूतिसुखुरभिभ्यः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ गन्धस्य, इत्, उत्, पूति, सु, सुरभिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ उत् पूति सु सुरभिभ्येन इत्येतम्यः परस्य गन्धशब्दस्य इकारादेशो भवति सामासान्तो बहुत्रीहौ समाप्ते ॥

135. For the final of गन्ध is substituted इ when preceded by उत्, पूति, सु and सुरभिभि in a Bahuvrīhi.

Thus the अ of गन्ध is replaced by इ, as उद्गन्धिः, पूतिगन्धिः, सुगन्धिः, सुरभिगन्धिः ॥ Why after these only? See तीव्रगन्धा वातः ॥

*Vart* :—The word गन्ध is a material noun as गन्धात् विनष्टि, and an adjective as गन्धनगन्धः ‘having the scent of sandal’. The rule of substitution applies when it is used as an attribute. Therefore, not here, शोभना गन्धा अस्य = सुगन्ध आपणिकः “a shop-keeper having many sweet perfumes for sale”.

अल्पाख्यायाम् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ अल्पाख्यायाम्, (इत्) ॥

वृत्तिः ॥ अल्पाख्यायां यो गन्धशब्दस्तस्यकारादेशो भवति सामासान्तो बहुत्रीहौ समाप्ते ॥

136. The इ is substituted for the final अ of गन्ध at the end of a Bahuvrīhi compound, when गन्ध means ‘a little’.

Thus सूपोऽल्पोऽस्मिन् = सूपगन्धिभोजनम् “food with a little broth”. So घृतगन्धिभिः “food with a little—a mere scent-of ghee”. So क्षीरगन्धिः ॥ Here गन्ध is a synonym of अल्प ॥

उपमानात् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ उपमानात्, च, (इत) ॥  
वृत्तिः ॥ उपमानात्परो यो गन्धशब्दस्तस्येकारावेद्यो भवति समासान्तो बहुत्रीहौ समासे ॥

137. The इ is substituted for the final अ of गन्ध at the end of Bahuvrīhi, when preceded by a word denoting a thing with which it is compared.

As पदस्येव गन्धाऽस्य = पदगन्धिः, उत्पलगान्धिः करीषगन्धिः ॥

पादस्य लोपो अहस्त्यादिभ्यः ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ पादस्य, लोपः, अहस्त्या-दिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ उपमानादित्येव । उपमानाद्वस्त्यादिवार्जितात्परस्य 'पादशब्दस्य लोपो भवति समासान्तो बहुत्रीहौ समासे ॥

138. The final अ of पाद् is elided when it is at the end of a Bahuvrīhi compound, preceded by a word denoting a thing with which it is compared, but not so when such word is हस्ति &c.

The word उपमानात् is understood here. The लोप substitution is a samāsānta affix in a way. Thus व्याघ्रस्येव पादावस्य = व्याघ्रपात्, सिंहपात् ॥ But हस्ति-पातः, कटोलपातः ॥

1 हस्तिन्, 2 कुहाल\*, 3 अभ्य०, 4 कशिक०, 5 कुरुत, 6 कटोल, 7 कटोलक०, 8 गण्डोल, 9 गण्डोलक, 10 कण्डोल\*, 11 कण्डोलक\*, 12 अज०, 13 कपोत०, 14 जाल\*, 15 गण्ड\*, 16 महेला, (महिला), 17 दासी, 18 गणिका, 19 कुसुल ॥

कुम्भपदीषु च ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ कुम्भपदीषु, च, (लोपः) ॥

वृत्तिः ॥ कुम्भपदीप्रभृतयः कृतपाइलोपाः पञ्चन्त समुदाया एव । तत्रैवसूत्रं ज्ञयम् । पादस्य लोपो भवति कुम्भपद्यादिविषये । यथा कुम्भपद्यादयः सिद्धान्ति ॥

139. The words kumbhapadī &c, have been formed by the similar elision of the अ of पाद ॥

The forms कुम्भपदी &c, are formed by eliding the final अ of पाद्, and then substituting पद् for पात् before the feminine affix इ by IV. 4. 130. This substitution takes place only before the feminine affix डीप्, and no where else, as कुम्भपदी, शतपदी ॥ Those words in the list, the first members of which denote an object of comparison or a numeral, would have elided अ by V. 4. 138 or V. 4. 140. In their case, this sūtra teaches the invariable affixing of डीप् to such words; so that the optional rule IV. 1. 8 does not apply to them.

1 कुम्भपदी, 2 एकपदी, 3 जालपदी, 4 शूलपदी,\* 5 मुनिपदि, 6 गुणपदी,\* 7 शतपदी, 8 सूचपदी, 9 गोधापदी, 10 कलशीपदी, 11 विपदी,\* 12 तृणपदी,\* 13 द्विपदी, 14 त्रिपदी\*, 15 षट्पदी\*, 16 दासीपदी 17 शितिपदी\*, 18 विष्णुपदी\*, 19 सुपदी, 20 निष्पदी, 21 आर्द्रपदी, 22 कुणिपदी, (कुणपदी), 23 कृष्ण-पदी, 24 शुचिपदी\*, 25 द्रोणपदी, (द्रोणीपदी), 26 द्रुपदी, 27 सूकृपदी, 28 शकृत्पदी, 29 अष्टापदी, 30 स्थूलापदी, (स्थूलपदी), 31 अपदी\*, 32 सूचीपदी, 33 मालापदी, 34 गोपदी, 35 घृतपदी, 36 सूपपदी, 37 पञ्चपदी, 38 अर्द्धपदी, 39 स्तनपदी, 40 कलहंसपदी, 41 विषपदी ॥

संख्यासुपूर्वस्य ॥ १४० ॥ पदानि ॥ संख्या, सुपूर्वस्य, (लोपः) ॥  
वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुत्रीहेः पादशब्दान्तस्य लोपो भवति समासान्तः ॥

140. The final अ of पाद is elided also when a Numeral or the word सु precedes it, in a Bahuvrīhi.

Thus हौ पादावस्य = हिपात्, त्रिपात्, so also शोभनौ पादावस्य = शुपात् ॥

वयसि दन्तस्य दत् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ वयसि, दन्तस्य, दत् ॥

वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुत्रीहेयोऽन्तशब्दस्य दत् इत्ययमादेशो भवति सामासान्तो वयसि गम्यमाने ।

141. For दन्त is substituted दत् in a Bahuvrīhi, when a Numeral or सु precedes it, and the whole word expresses a stage of life i. e. an age.

The चक्र of दत् is indicatory, making Rule VII. 1. 70 applicable, by which a nasal is added before त् in declining these words in sarvanamasthāna cases: and rule IV. 1. 6 also applies to them. All rules relating to उग्नित् apply to these. Thus हौ इन्तावस्य = हिदत् “a child of the age in which two teeth have appeared”. So also त्रिदत्, चतुर्दत् ॥ शोभनाइन्ताभस्य समस्ता जाताः = शुदत् कुमारः “a boy of the age in which all his teeth have appeared beautifully”. Why do we say denoting ‘age’? Observe हिदतः कुञ्जः ॥

छन्दसि च ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ छन्दसि, च, (दत्) ॥

वृत्तिः ॥ छन्दसि च इन्तशब्दस्य दत् इत्ययमादेशो भवति समासान्तो बहुत्रीहै समासे ॥

142. For danta is substituted dat in the Vedas, when final in a Bahuvrīhi.

Thus पचदन्तमातनेत् उभवदत् आलभेत् ॥

खियां संज्ञायाम् ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ खियाम्, संज्ञायाम्, (दत्) ॥

वृत्तिः ॥ खियामन्यपदार्थे संज्ञायां विशेष इन्तशब्दस्य दत् इत्ययमादेशो भवति ॥

143. For danta is substituted dat when in the feminine gender denoting a name.

Thus अयोदती, फालदती ॥ Why do we say when denoting a Name? Observe समदत्ती, लिङ्घन्ती ॥

विभाषा श्यावारोकाभ्याम् ॥ १४४ ॥ पदानि ॥ विभाषा, श्याव, आरोकाभ्याम् (दत्) ॥

वृत्तिः । श्याव अरोक इत्यताभ्यां परस्य इन्तशब्दस्य दत् इत्ययमादेशो भवति ॥

144. Optionally dat is substituted for danta, in a Bahuvrīhi compound, when it is preceded by the words श्याव and अरोक.

Thus श्यावदत्तः or श्यावदत्, अरोकदत्तः or अरोकदत् ॥ अरोक means ‘dark’ ‘non-luminous’. The word संज्ञायाम् of the last sūtra governs this also, so that

when the compound is not a Name, the substitution does not take place; as द्यावदन्तः, अरोकहतः ॥

अग्रान्तशुद्धशुभ्रवृषवराहेभ्यश्च ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ अग्रान्त, शुद्ध, शुभ्र, वृष, वराहेभ्यः, च, (दत्) ॥

वृत्तिः ॥ विभाषेत्येव । अग्रान्ताच्छब्दान् शुद्ध शुभ्र वृष वराह इत्येतेभ्यश्च परस्य इन्तश्चाद्यस्य विभाषा एत् इत्यमादेशो भवति समासान्तो बहुत्रीहौ समासे ॥

145. The substitution of dat for danta is optional in a Bahuvrīhi, when it is preceded by a word ending in अग्र or by शुद्ध, शुभ्र, वृष and वराह ॥

The word "optionally" is understood here also. Thus कुड्मलाघदन्, or कुड्मलाघदन्तः, so also शुद्धदन्; or शुद्धदन्तः; or शुभ्रदन्, शुभ्रदन्तः; or वृषदन्, वृषदन्तः; or वराहदन् ॥

The च of the sūtra indicates that the substitution optionally takes place in other cases not enumerated: as अहिदन्तः or अहिदन्, मूषिकदन् or मूषिकदन्तः, गर्दभदन्तः; or गर्दभदन्, शिखरदन्तः or शिखरदन् ॥

ककुदस्यावस्थायां लोपः ॥ १४६ ॥ पदानि ॥ ककुदस्य, अवस्थयां, लोपः ॥

वृत्तिः । ककुदशब्दान्तस्य बहुत्रीहेतोपो भवति समासान्तो उवस्थायां गम्यमानायाम् । कालादिकृता वस्तु-धर्मा वयःप्रभृतयो उवस्था इत्युच्यते ॥

146. The final letter of kakuda is dropped in a Bahuvrīhi, when it denotes age or condition of animals.

The word अवस्था means the changes which things undergo by lapse of time, such as age &c. Thus असंजातं ककुदमस्य = असंजातककुद् = बालः "the young of an animal". पूर्णककुद् = मध्यमवया "middle-aged animal": उम्रतककुद् = वृद्धवया "old". स्थूलककुद् = बलवान् 'strong', यटिककुद् = नातिस्थूलो नातिकृष्णः ॥

Why do we say when denoting a condition? Observe श्वेतककुदः ॥

त्रिककुत्पर्वते ॥ १४७ ॥ पदानि ॥ त्रिककुत्, पर्वते ॥

वृत्तिः ॥ त्रिककुदि बहुत्रीहौ ककुदशब्दस्य लोपः समासान्तो निपात्यते पर्वते उभिधेये ।

147. The Bahuvrīhi word Trikakud, formed by the elision of the final अ of kakuda, is the name of a mountain.

शीणिककुशन्तस्य = त्रिककुद् "a three-peaked hill, the peaks having the shape of a hump". All three-peaked hills are not so called it is the name of a particular hill. When not denoting a hill we have त्रिककुदः ॥

उद्धिभ्यां काकुदस्य ॥ १४८ ॥ पदानि ॥ उद्, विभ्याम्, काकुदस्य, (लोपः)

वृत्तिः ॥ उद् वि इत्येताभ्यां परस्य काकुदशब्दस्य लोपो भवति बहुत्रीहौ समासे ॥

148. After ut and vi, the final of kâkuda is elided in a Bahuvrîhi compound.

Thus उत्तंकाकुमस्य = उत्काकुत्, so also विकाकुत् ॥ The word काकुद means 'palate'.

पूर्णाद्विभाषा ॥ १४९ ॥ पदानि ॥ पूर्णात्, विभाषा, ( लोपः ) ॥  
वृत्तिः ॥ पूर्णात्परस्य काकुशब्दस्य विभाषा लोपे भवति बहुत्रीहौ समाप्ते ॥

149. After pûrnâ, the final of kâkuda is optionally elided in a Bahuvrîhi compound.

Thus पूर्णम् काकुमस्य = पूर्णकाकुत् or पूर्णकाकुदः ॥

सुहृददुर्हृदौ मित्रामित्रयोः ॥ १५० ॥ पदानि ॥ सुहृद, दुर्हृदौ, मित्र, अमित्रयोः ॥  
वृत्तिः ॥ सुहृत् दुर्हृत् इति निपात्यते यथासंख्यं मित्रामित्रयोरभिपेत्ययोः । सुशब्दात्परस्य हृदयशब्दस्य हृदात्रो  
निपात्यते बहुत्रीहौ, तथा दुशब्दात्परस्य ।

150. The words suhrit and durhrit are irregularly formed Bahuvrîhi compounds, denoting "a friend" and "a foe" respectively.

The word सुहृत् is derived from सु+हृदय, the अ॒य of हृदय being elided in the Bahuvrîhi. It means one whose heart is favourably disposed towards another. So also दुर्हृत् is derived from दुर्+हृदय, he whose heart is evil.

Why do we say "when meaning a friend and a foe respectively"? Observe सुहृदयः कारुणिकः 'the kind-hearted, merciful', दुर्हृदयचोरः "the evil hearted thief".

उरःप्रभृतिभ्यः कप् ॥ १५१ ॥ पदानि ॥ उरः प्रभृतिभ्यः, कप् ॥  
वृत्तिः ॥ उरःप्रभृत्यन्ताद्बहुत्रीहैः कप् प्रत्ययो भवति ।

151. The affix कप् comes after uras &c final in a Bahuvrîhi compound.

Thus स्थूलोरस्कः = स्थूलसुरोऽस्य ॥ So also प्रियसिर्पञ्चः, अवसुत्तोपानञ्चः ॥

The words उमान्, अनुद्वान्, पदः, नौः and लक्ष्मीः are exhibited in the list of urasâdi words as nominative singular, and not in their crude-forms as is the case with other words. The reason of this is, that the singular number of these words take the affix कप्, and not their dual and plural numbers. With regard to the dual and plural of these, the affix कप् is optionally added by force of sûtra V. 4. 154. Thus हिपुमान् or हिपुस्कः, बहुपुमान् or बहुपुस्कः ॥

1 उरस्, 2 सर्पिस्, 3 उपानह, 4 उमान्, 5 अनुद्वान्, 6 पदस्, 7 नौः, 8 लक्ष्मीः, 9 वधि, 10 मधु, 11 शालि, 12 अर्थात्रिचः ॥ (The affix कप् is added to अ॒र्थ when preceded by the Negative particle न॒भ्, as अ॒र्थकः )

इनः ख्लियाम् ॥ १५२ ॥ पदादि ॥ इनः, ख्लियाम्, ( कप् ) ॥

वृत्तिः ॥ इमन्ताद्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो भवति स्थिरां विषये ॥

152. The affix कप् is added to a Bahuvrīhi the last member of which ends in इन्, when a feminine word is denoted.

Thus बहवो इण्डिनोऽस्यां शालायां = बहुण्डिका शाला ॥ So also बहुछात्रिका; बहुस्वामिका नगरी, बहुवाग्मिका सभा ॥ Why do we say when denoting a feminine? Observe बहुषण्डी राजा or बहुण्डिकः ॥ The latter form is derived by adding कप् optionally under V. 4. 154.

नद्यूतश्च ॥ १५३ ॥ पदानि ॥ नदी, अट्टः, च, (कप्) ॥

वृत्तिः ॥ नद्यूताद्बहुव्रीहेष्टकारान्ताश्च कप् प्रत्ययो भवति ॥

153. The affix कप् is added to a Bahuvrīhi the last member of which is a feminine word ending in long ई or ऊ defined as nadī words, or which ends in a short अ॒ ॥

The word नदी is defined in I. 4. 3. Thus बहुकुमारीको देशः (बहुव्यः कुमरोऽस्मिन्देशो), बहुव्रावन्धूकः ॥ बहुकर्तृकः ॥ The त in अट्टः is for the sake of euphony.

शेषाद्विभाषा ॥ १५४ ॥ पदानि ॥ शेषात्, विभाषा, (कप्) ॥

वृत्तिः ॥ यस्माद्बहुव्रीहेः समासान्तो नविहितः स शेषस्तस्माद्विभाषा कप् प्रत्ययो भवति ॥

154. After all other Bahuvrīhi compounds not covered by the foregoing rules, may optionally be added the affix कप् ॥

Thus बहुखट्टकः or बहुखट्टाकः or बहुखट्टः, बहुमालकः or बहुमालकः or बहुमालः, बहुवीणकः or बहुवीणः or बहुवीणाकः &c. The word शेष denotes all those Bahuvrīhi about which no special rule has been given above. How do you explain the forms अनृक्तं साम, बहुवकं सूक्तं, in which the affix कप् is added, though these words are governed by the general rule V. 4. 74, and ought to have taken the sama-sānta affix अ? The affix अ is added to अक्तं when the compound has a special meaning such as अनृचः means 'a boy', बहुवनः 'a charanā'.

Why do we say "after the rest"? Observe मियपथः, मियधुरः ॥

न संज्ञायाम् ॥ १५५ ॥ पदानि ॥ न संज्ञायाम्, (कप्) ॥

वृत्तिः ॥ संज्ञायां विषये बहुव्रीहौ समासे कप् प्रत्ययो न भवति । पूर्वेण प्राप्तः प्रतिसिद्धाते ॥

155. The affix कप् does not come after a Bahuvrīhi when a Name is meant.

This debars कप् ordained by the last. Thus विश्वेष्वा अस्य = विश्वेष्वः, विश्वेषा ॥

**ईयसश्च ॥ १५६ ॥ पदानि ॥ ईयसः, च ॥**

वृत्तिः ॥ ईयसन्ताद्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो न भवति । सर्वा प्राप्तेः प्रतिषिद्धते ।

156. The affix कप् does not come after a Bahuvrīhi the last member of which ends in the affix ईयस् ॥

This debars all the previous rules. Thus बहवः श्रेयांसोऽस्य = बहुश्रेयान्, here rule V. 4. 154 is debarred. बहूयः श्रेयस्योऽस्य = बहुश्रेयसी, here rule V. 4. 153 is prohibited. By rule I. 2. 48 the long final ई ought to have been shortened, but this is not done by considering it as a masculine “ईयसो बहुव्रीहौ उंवत्” See Vartika under I. 2. 48.

**वन्दिते भ्रातुः ॥ १५७ ॥ पदानि ॥ वन्दिते, भ्रातुः (न कप्) ॥**

वृत्तिः ॥ वन्दितेऽर्थे यो भ्रातृशब्दो वर्तते तस्माद्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

157. The affix कप् does not come after a Bahuvrīhi ending in the word bhrātṛi, when ि means ‘praised’.

The word वन्दितः means ‘praised’, ‘respected’ &c. Thus शोभना भ्राता ऽस्य = सुभ्राता ‘one having a good brother’. Why do we say when it means “praised”? Observe मूर्खभ्रातृकः, दुष्टभ्रातृकः ॥

**ऋतश्छन्दसि ॥ १५८ ॥ पदानि ॥ ऋतः, छन्दसि, (न कप्) ॥**

वृत्तिः ॥ ऋतर्णान्ताद्बहुव्रीहेः छन्दसि विषये कप् प्रत्ययो न भवति ॥

158. The affix कप् does not come after a Bahuvrīhi ending in short ऋत् in the Veda.

Thus हता माताऽस्य = हतमाता, हतपिता, हतस्वसा, सुहोता ॥

**नाडीतन्त्रयोः स्वाङ्गे ॥ १५९ ॥ पदानि ॥ नाडी, तन्त्रयोः, स्वाङ्गे (कप्, न) ॥**

वृत्तिः ॥ स्वाङ्गे यौ नाडीतन्त्रीशब्दौ तस्माद्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

159. The affix कप् does not come after the words nāḍī, and tantrī final in a Bahuvrīhi, when they mean organs of body.

Thus बहूयो नाडीयोऽस्य = बहुनाडिः कायः, बहुतन्त्रीर्थिवा ॥ The word तन्त्री means ‘artery’. Why do we say meaning “parts of body”? Observe, बहुनाडीकः स्तम्भः, बहुतन्त्रीका वीणा ॥ The word नाडी is a feminine word formed by डीप् that comes after jāti; तन्त्री is formed by the uṇādi affix ई (un III. 158). In बहुनाडिः the long ई is shortened as being an upasarjana (I. 2. 48); but the ई of तन्त्री is not shortened, as ई here is not a feminine affix, but a kṛit affix (कृत् लियाः प्रतिषेधः; See I. 2. 48 also).

निष्प्रवाणिश्च ॥ १६० ॥ पदानि ॥ निष्प्रवाणिः, च ॥  
वृत्तिः ॥ निष्प्रवाणिरिति नशीलक्षणस्य कपः प्रतिवेष्ठो निषाल्यते ।

160. The word निष्प्रवाणि is irregularly formed, without adding the affix कष्, though the last word is a Nadi word.

The word प्रवाणी means either प्रीयतेऽस्यां or प्रवयन्ति तथा ॥ Here श्वुद् is added to the root वि 'to weave': and denotes the instrument of weaving i. e. 'a shuttle'. निर्गता प्रवाणी अस्य = निष्प्रवाणिः पटः, निष्प्रवाणिः कम्बलः = अपनीतशालाकः "a new unbleached cloth or blanket", from which the shuttle has not yet been extracted, fresh from the loom. The न is changed to ण by VIII. 4. 29.



See fl. H

Well  
3110120

**Central Archaeological Library,**  
**NEW DELHI.**

Call No. 27186  
Sa4V/Pan/Vol.

Author— Vashu, S.C.

Title Ashtadhyayi of Panini

Borrower No. | Date of Issue | Date of Return

*"A book that is shut is but a block"*

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY  
GOVT. OF INDIA  
Department of Archaeology  
NEW DELHI.

Please help us to keep the book  
clean and moving.